
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik 
analiz ve araştırma sorunları 
 Turkish mythology: A structural-semiotic analysis 
and research problems 
 
 
 
 

Öz 
Bu makale, Türk mitolojisinin yapısal analizi, kozmolojisi ve mevcut araştırma sorunları üzerine bir inceleme 
sunmaktadır. Çalışma, Türk mitolojisini yalnızca bir hikâye koleksiyonu olarak değil, Türk düşünce 
sisteminin, inanç yapısının ve evreni anlama çabasının derin bir ifadesi olarak ele almaktadır. Makalede, 
mitlerin altında yatan derin yapıları ve kalıpları ortaya çıkarmak amacıyla yapısalcı bir analiz yöntemi 
benimsenmiştir. Bu yöntemle, Türk mitolojisinin ikili karşıtlıklar gibi temel unsurları incelenmiştir. Ayrıca, 
komşu ve akraba kültürlerin (Moğol, Altay, Fin-Ugor ve İslami dönem) mitolojileriyle karşılaştırmalı bir analiz 
yapılarak Türk mitolojisinin hem özgün hem de ortak yönleri belirlenmeye çalışılmıştır. Türk mitolojisindeki 
kozmolojik anlayışın temel bileşenleri arasında demiurg Ülgen (veya Kayra Kan), yeraltı tanrısı Erlik, Alp tipi 
kahramanlar, semboller ve kutsal sayı sistemi yer almaktadır. Şaman dünya görüşünde yer alan Gök (Üst 
Dünya), Yer (Orta Dünya) ve Yeraltı (Alt Dünya) tasvirleri, hem kozmik düzeni hem de şamanların ruhani 
yolculuklarını temsil eden dikey eksen bağlamında ele alınmıştır. Çalışmada, Türk mitolojik evren anlayışının 
dinamik bir denge üzerine kurulu olduğu vurgulanmaktadır. Kozmosun kaos tehdidi altında sürekli bir 
mücadele içinde olduğu ve bu dengeyi koruma görevinin kahramanlara, tanrılara (yüksel dereceli ruhlar) 
ve şamanlara düştüğü belirtilmiştir. Bu süreklilik arz eden mücadele, mitolojik anlatıların ana eksenini 
oluşturmaktadır. Makale, Türk mitolojisi çalışmalarının önündeki ciddi engellere de dikkat çekmektedir. 
Bunlar arasında yazılı kaynak eksikliği, geç dönem derleme sorunları (Orhun-Yenisey Yazıtları dışındaki 
bilgilerin Çin kaynakları, İslami dönem sonrası ve 19.-20. yüzyıl etnografik derlemelerine dayanması, bu 
durumun orijinal formun bozulmuş veya değiştirilmiş olma ihtimalini artırması) ve disiplinler arası çalışma 
eksikliği (filoloji, tarih, etnoloji, dinler tarihi ve arkeoloji gibi alanların entegre edilmemesi) bulunmaktadır. 
Türk mitolojisinin köklü ve katmanlı yapısını anlamanın, Türk kültür kodlarını ve dünya görüşünü kavramak 
için hayati önem taşıdığı vurgulanmıştır. Makale, bu alandaki metodolojik zorlukların üstesinden 
gelinebilmesi için bazı öneriler sunarak gelecekteki çalışmalara ışık tutmayı amaçlamaktadır. 
 Anahtar Kelimeler: Türk mitolojisi, yapısal analiz, mitik dünya görüşü, etkileşim, şamanik 
düzeltmeler  
 Abstract 
This article presents a review of the structural analysis, cosmology, and current research challenges 
in Turkish mythology. The study examines Turkish mythology not merely as a collection of stories 
but as a profound expression of the Turkish worldview, belief system, and attempts to comprehend 
the universe. The article adopts a structuralist analytical method to uncover the underlying deep 
structures and patterns within the myths. Through this approach, fundamental elements of Turkish 
mythology, such as dualistic oppositions, are investigated. Furthermore, a comparative analysis with 
the mythologies of neighboring and related cultures (Mongol, Altaic, Finno-Ugric, and the Islamic 
period) is conducted to identify both the unique and shared aspects of Turkish mythology. Key 
components of the cosmological understanding in Turkish mythology include the demiurge Ülgen 
(or Kayra Khan), the underworld deity Erlik, Alp-type heroes, symbols, and the sacred number 
system. The depictions of the Sky (Upper World), Earth (Middle World), and Underworld (Lower 
World) found in the shamanic worldview are examined within the context of the vertical axis, 
representing both cosmic order and the shaman’s spiritual journeys. The study emphasizes that the 
understanding of the Turkish mythological universe is built upon a dynamic balance. It is stated that 
the cosmos is in a continuous struggle under the threat of chaos, and the responsibility for 
maintaining this balance falls upon heroes, deities (higher spirits), and shamans. This ongoing 
struggle forms the main axis of the mythological narratives. The article also draws attention to 
significant obstacles in the study of Turkish mythology. These include the lack of written sources, 
issues with late-period compilations (information other than the Orkhon-Yenisei inscriptions relies 
on Chinese sources, post-Islamic period, and 19th-20th-century ethnographic collections, increasing 
the likelihood of distortion or alteration of the original form), and a lack of interdisciplinary study 
(failure to integrate fields such as philology, history, ethnology, history of religions, and 
archaeology).It is emphasized that understanding the deep-rooted and layered structure of Turkish 
mythology is vital for grasping Turkish cultural codes and worldview. The article aims to shed light 
on future studies by offering some suggestions for overcoming the methodological challenges in this 
field. 

 Keywords: Turkish mythology, structural analysis, mythical worldview, interaction, 
shamanic corrections. 

Araştırma Makalesi                                                                Research Article  

edead 
edebiyat dil ve eğitim araştırmaları dergisi 

 
Prof. Dr. Fuzuli Bayat1  
 
Azerbaycan Bilimler Akademisi, 
Folklor Enstitüsü 
fuzulibayat58@gmail.com  
ORCID: 0000-0002-0811-5852 

  
 
 

 
 
 
 
Geliş Tarihi:10.12.2025  
Kabul Tarihi/Accepted: 30.12.2025 
Yayın Tarihi/Publication Date: 31.12.2025 
 
Atıf Bilgisi: Bayat, F. (2025). Türk 
mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve 
araştırma sorunları. Edebiyat Dil ve Eğitim 
Araştırmaları Dergisi. 1 (1), 1-27. 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

2 
 

 

Giriş  

Türk mitolojisi, kökleri Neolitik dönem ve Tunç Çağı Orta Asya bozkır kültürlerine kadar 
uzanan, felsefî derinliği ve sembolik karmaşıklığı ile dikkat çeken kompozit bir dünya görüşünü 
yansıtır. Bu mitolojik sistem, yalnızca teogonik (Tanrı, demiurge ve iyeler) ve kozmogonik 
(evrenin kökeni) anlatılar bütünü olmanın ötesinde, Türk topluluklarının ontolojik (varlık), 
epistemolojik (bilgi) ve aksiyolojik (değer) temellerini inşa eden bir bilgi ve anlam haritası 
niteliği taşır. Antropomorfik (insan suretli) ve zoomorfik (hayvan suretli) figürlerin yanı sıra, 
soyut kozmolojik prensipler etrafında örgütlenen bu sistem, görünürde ikili (düalist) ve hatta 
üçlü (tripartite) bir kozmik düzen anlayışı sergilese de aslında tek Tanrı inanç sistemi etrafında 
kümelenmiştir. Bu düzende, Gök (Ülgen, Kayra Kan), Yer-Su (İyeler, Yer-Sub) ve Yeraltı (Erlik 
Han) olarak katmanlaşan evren, aynı zamanda toplumsal organizasyonun, ahlaki kodların ve 
varoluşsal kaygıların da bir yansımasıdır. 

Mitolojik anlatılar, arketipsel kahramanlık tipolojileri, şamanik ayinlerdeki karmaşık 
deneyimler ve katışıksız bir sembolizm ile yüklenmiştir. Bu anlatılar, kolektif hafızanın 
taşıyıcıları olarak işlev görürken, aynı zamanda bireyin mikrokozmoz ile makrokozmoz 
arasındaki ilişkisini düzenleyen bir psiko-sosyal işleve de sahiptir. Türk mitolojisinin yapısal 
analizi yalnızca mitografik (mit derleme) bir çalışma değil, aynı zamanda tarihsel dilbilim, 
karşılaştırmalı dinler tarihi, sosyoloji ve halkbilim disiplinlerinin kesişiminde ilerlemesi gereken 
disiplinlerarası bir girişimdir. 

Ayrıca, sözü edilen bu komplike yapıyı, yapısalcı mitoloji kuramları ışığında sistematik bir 
şekilde analiz etmeyi amaçlamaktadır. Çalışmanın temel odak noktalarını; kutsal varlıklar 
hiyerarşisinin ve bu hiyerarşiyi yöneten temel prensiplerin deşifresi, kozmogonik ve eskatolojik 
anlatıların yapısal bir okuması, mit-destan etkileşimi, şamanlık ile mitolojik metaforlar 
arasındaki organik bağ ve mitolojik sembollerin semiyotik (göstergebilimsel) analizi 
oluşturacaktır. Ayrıca, Türk mitolojisinin Avrasya mitoloji havuzundaki yeri, özellikle Altay, Fin-
Ugor, Moğol ve hatta Hint-İran kültür çevreleri ile paylaştığı ortak motifler (dünya ağacı, 
kozmik av, yaratılışın dalış motifi, kutsal dişi vb.) bağlamında ele alınacaktır. Son olarak 
alandaki temel araştırma problemleri –erken dönem yazılı kaynakların sınırlılığı, geç döneme 
ait sözlü gelenekten derlenen metinlerin otantisite ve kronoloji sorunları, modern ulus-inşası 
süreçlerinin mitolojik anlatıları ne ölçüde yeniden şekillendirdiği ve disiplinlerarası işbirliği 
zorunluluğu– tartışılarak, Türk mitoloji araştırmalarının geleceğine dair metodolojik bir 
çerçeve önerilecektir. Bu kapsamlı yaklaşımla, hem mitolojik sistemin yapısal anatomisi ortaya 
konulacak hem de bu kadim bilgi sisteminin çağdaş sosyal ve beşeri bilimlerdeki yerinin 
anlaşılmasına katkı sağlanacaktır. 

1. Türk Mitolojik Sisteminde Kutsal Varlıklar 

Mitolojilerde kutsal varlıklar hiyerarşisi, yalnızca teolojik bir inanç sistemini değil, aynı 
zamanda toplumsal yapının kozmik düzene yansıtıldığı, katmanlı ve işlevsel bir evren 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

3 
 

tasavvurunu ortaya koyar. Bu hiyerarşi, gök, yer ve yeraltı olmak üzere üç temel kozmik 
katman ekseninde şekillenir ve her katman, kendine özgü varlık kategorileri ve sembolik 
karşılıklarla donatılmıştır. Gök katının en yüce temsilcileri olan Ülgen ve Kayra Kan, yaratıcı 
kudreti ve düzenin üstün ilkelerini temsil ederken; yeraltı âleminin hâkimi Erlik Han, kaos, ölüm 
ve yeniden doğuşun karmaşık ve tamamlayıcı gücünü somutlaştırır. İki kutup arasında 
konumlanan yeryüzü ise, doğa ruhları (iyeler), ataların ruhları ve koruyucu varlıklarla doludur, 
bu da insanın gündelik yaşam ve ritüel pratiklerle kurduğu doğrudan ilişkinin zeminini 
oluşturur. Bu üçlü sistem, Türk kozmolojisinin dikey organizasyonunun yanı sıra, iyi-kötü, ışık-
karanlık, düzen-kaos gibi ikili zıtlıklar üzerine inşa edilmiş dengeli bir metafizik anlayışı da 
yansıtır. 

Türk mitolojik sisteminde kutsal varlıkların hiyerarşik düzeni, statik ve izole bir sistem olmaktan 
ziyade, birbiriyle ilişkili ve organik bir bütünlük içerisinde işleyen dinamik bir yapı arz eder. 
Ancak bu hiyerarşik yapı, Yunan mitolojisi gibi Batılı örneklerden farklı olarak geleneksel 
anlamda bir “tanrılar panteonu” olarak nitelendirilemez. Nitekim Türk mitolojik inanç 
sisteminde, belirgin nitelikleri ve kişiselleştirilmiş tasvirleri olan bir tanrılar dizisi fikri, ne yazılı 
kaynaklarda, ne arkeolojik bulgularda ne de etnografik verilerde kendisine somut bir dayanak 
bulmaktadır (Ögel, 1998; Bayat, 2007). 

Söz konusu hiyerarşi, daha ziyade, kozmik düzenin hem metafizik hem de toplumsal 
düzlemdeki tezahürlerini yansıtan çok katmanlı ve anlamlı bir sistem olarak karşımıza çıkar. Bu 
yapının en üst basamağında, soyut ve aşkın (transandantal) bir yaratıcı ilke olarak Gök-Tanrı 
veya şamanik ifadeyle Kayra Han/Kan bulunur; onun aktif tezahürü ve düzenleyici uzantısı ise 
Ülgen’dir. Karşı kutupta ise, kaos ve düzenin diyalektik bütünlüğünün tamamlayıcı unsuru 
olan, yaratıcı-yıkıcı (demiürjik) bir ikili doğaya sahip Erlik Han konumlanır. Bu ikili eksenin 
altında, doğrudan insanın yaşam alanıyla (yer-sub) ilişki hâlinde olan, içkin (immanent) ve yerel 
ruhlar olarak iyeler gelmektedir. Hiyerarşik zincirin son halkasını ise, toplumsal normların 
bekçiliğini üstlenen ve liminal durumlarda tezahür eden demonolojik varlıklar oluşturur. 

Ayrıca bu sistem, basit bir iyi-kötü ikiliğinden (düalizm) çok daha karmaşık ve diyalektik bir 
bütünlük sergiler. Her bir kategorik varlık, diğerinin varlığı ve işlevi üzerinden anlam kazanır. 
Örneğin Ülgen’in nizam verici ve hayat bahşedici rolü, ancak Erlik’in yıkıcı ve dönüştürücü 
potansiyeli karşısında tam olarak belirginleşir. Aynı şekilde, koruyucu iyelerin varlığı, yıkıcı 
demonik figürlerin oluşturduğu tehdit ile anlam kazanır. Bu karşıtlıklar üzerinden işleyen 
denge fikri, Türk düşünce sisteminin merkezinde yer alır ve M. Eliade’nin de vurguladığı gibi 
evrensel düzenin ancak zıt güçlerin etkileşimiyle sürdürülebileceğine işaret eder (Eliade, 2003). 

Mitolojik yapı, toplumun doğa, çevre ve sosyal düzenle kurduğu ilişkinin sembolik bir 
ifadesidir. İyeler aracılığıyla doğa kutsanmakta ve ekolojik bir denge anlayışı 
desteklenmektedir. Demonolojik varlıklar ise, toplumsal kontrol mekanizması işlevi görerek, 
norm dışı davranışları cezalandıran ve kolektif bilinç düzeyinde uyarıcı bir rol üstlenir. 
Dolayısıyla kutsal varlıklar âlemi, salt inanç temelli bir çerçeve olmanın ötesinde, pratik ve 
işlevsel bir sosyokozmik düzen projesidir. 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

4 
 

Özetle Türk mitolojisindeki kutsal varlıklar hiyerarşisinin sistematik bir analizi, onların yalnızca 
teolojik kategoriler olarak değil, aynı zamanda kültürel bir organizmanın canlı unsurları olarak 
anlaşılması gerektiğini ortaya koyar. Bu organizma, mitlerin anlatısal düzeyini aşarak 
ritüellerde, gündelik pratiklerde, ahlaki kodlarda ve nihayetinde kimlik inşasında somutlaşır. 
Yapısal ve işlevsel bütünlüğü sayesinde Türk mitolojisi, kadim bir bilgelik sisteminin yansıması 
ve kültürel sürekliliğin temel taşıyıcısı olarak değerlendirilmeyi hak etmektedir. 

1.1. Gök-Tanrı Kültünün (Ülgen/Kayra Kan, Kuday) Teolojik ve Kozmolojik Temelleri, Erlik 
Han’ın İkili Doğası 

Türk mitolojik sisteminde Ülgen ve Kayra Kan, göksel tanrısallığın en yüksek mertebelerini 
temsil ederler. Gök Tanrı dinî varlığının bir alt tabakasında yerleşen ve şamanlığın etkisiyle 
demiurg fonksiyonunu üzerine götüren Ülgen, Kurbustan, Oçurman, Kuday gibi adlarla bilinen 
Sibirya Türk şaman teonimleri yaratılış işlevini de üstlenmişlerdir. Ancak şamanlar da Gök 
Tanrı’nın veya Kökö Mönke Adazı’nın tek yaratıcı ve kudret sahibi olduğunu bilmektedirler.  

Teolojik bir analizle Ülgen veya Kayra Kan, genellikle şamanlıkta ilk hareket ettirici, yani 
yaratılışın ilk sebebi ve kozmik düzenin nihai kaynağı olarak tasavvur edilir. Bu soyut ve aşkın 
karakteri onu, doğrudan insani ritüellerin odağı olmaktan ziyade, evrensel yasaların ve yaratıcı 
iradenin metafizik bir ilkesi konumuna yerleştirir. Buna karşılık Ülgen, daha immanent (içkin) 
bir tanrısal figür olarak, Tanrı’nın yarattığı düzeni yöneten, bereket, ışık ve yaşam veren bir 
düzenleyici olarak işlev görür. Altay ve Sibirya şamanist geleneklerindeki anlatılar, Ülgen’in 
göğün yedinci katında ikamet ettiğini, güneş ve ayla ilişkilendirildiğini ve şamanların trans 
halinde ulaşmaya çalıştığı en yüce varlık olduğunu aktarır (Potapov, 1991; Diyarbekirli, 1972). 
Bu ikili yapı, monoteistik bir eğilimin yanı sıra, tanrısallığın farklı işlevler ve niteliklerle 
çeşitlenmiş bir tezahürü olarak da yorumlanabilir. Ülgen’in beyaz giysili, ak sakallı ve güneş 
ışığından bir tahtta oturan betimlemeleri, onun aydınlık, saflık ve düzenle özdeşleştirilen 
arketipsel imgesini güçlendirir. Bu mitolojik çerçeve, Türklerin göksel olana atfettiği mutlak 
üstünlüğü ve evrenin işleyişine dair hiyerarşik ve amaçlı bir anlayışı ortaya koyar. Dolayısıyla 
Türk, Moğol ve Fin-Ugor halklarında hem güneş mitleri hem de astral mitin diğer unsurları 
paralellik göstermektedir (İlikaev, Şaripov, 2023: 112-134). 

Türk mitolojisinde Erlik Han figürü, basit bir “kötülük ilkesi”nin çok ötesine geçen, derin bir 
psiko-kültürel ve kozmolojik işleve sahiptir. Mitolojik anlatılardaki rolü, onu klasik bir 
antagonist olmaktan çıkararak, kozmik dengenin vazgeçilmez ve tamamlayıcı bir unsuru haline 
getirir. Yaratılış mitlerindeki demiurg (yaratıcı-şekillendirici) işlevi bu bakımdan özel bir yere 
sahiptir. Örneğin, Altay yaratılış mitoslarında, Tanrı (veya şamanlara göre Kayra Kan) 
tarafından suyun dibinden çamur çıkarıp dünyanın yaratılmasına yardım etme görevi 
verilmiştir. Ancak bu eylem, çoğu kez onun “karanlık tarafını” açığa çıkaran bir ikili doğa ile 
anlatılır, bu ise onun hilebaz (trickster) doğasıyla iç içe geçmiştir. Nitekim çamurun bir kısmını 
ağzında saklayarak kendi âlemini yaratma girişiminde bulunması bunu kanıtlamaktadır. 
(Verbitskiy, Katanov, 1903; Harva, 1938, İnan, 1976). Bu mit, Erlik’in karakterindeki ikiliği ve 
yaratılışın kaotik ve düzenli unsurlarının iç içe geçtiği gerçeğini simgeler. 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

5 
 

Erlik, yeraltı âleminin, madenlerin, ölümün ve hastalığın hâkimi olarak betimlenir. Demirden 
bir sarayda oturması, onun hem yeraltı zenginliklerinin efendisi hem de cezalandırıcı, hapsedici 
bir güç olduğuna işaret eder. Bu betimlemeler, onun sadece yıkıcı değil, aynı zamanda 
dönüştürücü ve potansiyel olarak verimli bir güç olduğunu gösterir. Psikolojik bir yoruma tabi 
tutulduğunda, Erlik, insanın karanlık yönünü, bilinçdışı korkularını ve kaçınılmaz olan ölüm 
gerçeğini temsil eden bir gölge arketipi olarak da okunabilir. Şamanik ayinlerde şamanın 
Erlik’in diyarına yaptığı tehlikeli yolculuk, bu karanlık güçlerle yüzleşme, onlarla müzakere 
etme ve nihayetinde bir denge sağlama çabasının bir metaforudur. Dolayısıyla Erlik Han, Türk 
mitolojik düşüncesindeki diyalektik anlayışın merkezinde yer alır: Düzen, ancak kaosun varlığı 
ve onunla kurulan ilişki sayesinde anlam kazanır. Bu, onu yalnızca bir kötülük tanrısı değil, 
kozmik bütünlüğün karmaşık ve kaçınılmaz bir parçası yapar. 

Ayrıca Türk mitolojisindeki demonolojik varlıklar (Albastı, Karabasan, Obur, Hortlak vb.), 
kozmik ve toplumsal düzene yönelik tehditleri somutlaştıran, korkunun ve belirsizliğin 
antropomorfize (insan biçimli) veya zoomorfik (hayvan biçimli) temsilleridir. Bu figürler, 
yapısalcı bir analizle, Erlik Han’ın yeraltı âlemindeki merkezi otoritesinin periferideki 
(çevredeki) uzantıları ve işlevsel ajanları olarak görülebilir. Ancak rolleri, kötülüğün aksine 
toplumsal düzenin sınırlarını çizen ve bu sınırları ihlal edenleri cezalandırarak normatif 
kontrolü sağlayan karmaşık bir işleve sahiptirler. 

Demonik varlıklar özellikle geçit (eşik) dönemlerde –doğum, ergenlik, ölüm gibi– ve yine de 
geçit mekânlarda –ıssız kırlar, bataklıklar, harabeler gibi– aktifleşirler. Örneğin, Albastı doğum 
yapan kadının ve yeni doğanın kırılgan liminal hâlini hedef alır; Karabasan uyku (bilinç ile 
bilinçsizlik arasındaki eşik) halindeki bireyi etkisiz hâle getirir (Boratav, 1984; Bayat, 2007b). Bu 
demonolojik tasavvurlar, toplumu, belirsizlik ve tehdit anlarında daha yüksek bir dikkat ve 
ritüel uygulama gerekliliği konusunda uyaran bir erken uyarı sistemine benzer. 

Kökenleri, büyük oranda şamanist dönemdeki “kötücül ruhlar” kavramına dayanmakla birlikte, 
İslamiyet sonrasında cin, şeytan ve ifrit gibi Semitik kökenli demonolojik kavramlarla 
etkileşime girerek sinerjetik bir yapı kazanmışlardır (İnan, 1976). Bu sentez, onların 
işlevselliğini zayıflatmamış, aksine anlatı havuzlarını ve sembolik repertuarlarını 
zenginleştirmiştir. Sonuç olarak, bu demonolojik figürler, kolektif bilinçdışının korkularını 
somutlaştırmanın yanı sıra, toplumsal düzeni, tabuları ve yasakları nesilden nesile aktaran 
önemli bir kültürel araç işlevi görürler. Mitolojik anlatılardaki rolleri, kaosun düzen için nasıl 
yapıcı bir tehdit ve düzenleyici bir güç olabildiğinin bir diğer kanıtıdır. 

1.2. İyeler: Animistik Kozmolojide Mekânın Kutsal Kodları ve Ekolojik Bilincin Mitolojik 
Temelleri 

Türk mitolojik sisteminin temelinde, evrenin canlı, ruhani bir varlık olarak kavranıldığı animistik 
bir ontoloji yatar. Bu kozmolojik çerçevede, “iyeler” (ece, eje, eye, yiye gibi varyasyonlarla 
bilinen bu varlıklar), evrenin içkin ve her daim mevcut olan ruhani dokusunun kavramsal 
taşıyıcıları olarak belirir. Bu varlıklar, coğrafi mekânların (dağlar, ormanlar, pınarlar), tabii 
unsurların (ateş, su) veya beşerî yapıların (evler, ocaklar) yerel ve kişiselleştirilmiş koruyucu 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

6 
 

ruhları olarak tezahür ederler. Yüce tanrıların aşkın (transandantal) ve evrensel niteliğinin 
aksine, iyeler daha içkin (immanent) ve lokal bir tanrısallık formunu temsil ederler. Her bir iye, 
kendi genius loci'si (mekânın ruhu) olarak, ait olduğu alanın hem fiziksel hem de metafiziksel 
bütünlüğünden sorumludur. 

Ayrıca, insanın bu mekânlarla kurduğu varoluşsal etkileşim, kaçınılmaz olarak o mekânı 
mesken tutan iyelerle girilen ilişkiselliğin mahiyetini de belirler. Bu ilişki, tek yönlü ve pasif bir 
itaatkârlıktan ziyade, derin bir saygı, takdis ve ritüel temelli semiyotik bir müzakere ve 
sözleşme üzerine inşa edilmiştir. Sunulan adaklar ve saçılar gibi sembolik “hediye” pratikleri –
ki bu sunular teknik anlamda bir kurban olmaktan ziyade karşılıklılık ilişkisini vurgular– bu 
karşılıklı bağı ve kozmik-ekolojik dengeyi sürdürmenin temel araçlarıdır. İyelerin varlığı, 
mekânlara aşkın bir boyut katarak, onları salt fiziksel ve işlevsel alanlar olmaktan çıkarıp, 
toplumsal hafızada kutsal birer emanet ve kimlik odağı hâline getirir. 

Antropolojik bir perspektiften değerlendirildiğinde, iye kültünün, Türk toplumlarının ekolojik 
bilincinin ve sürdürülebilir yaşam pratiklerinin mitopoetik köklerini oluşturduğu savunulabilir 
(Ögel, 1998). Örneğin, bir su iyesinin gazabının kuraklık veya sel felaketleriyle, bir orman veya 
ağaç iyesi'nin hoşnutsuzluğunun o bölgedeki verimsizleşme ve bereketsizlikle, ya da bir ocak 
iyesinin (ev ruhu) ihmal edilmesinin aile düzeninin bozulması ve huzursuzlukla 
özdeşleştirilmesi, doğanın her bir unsuruyla kurulan ilişkinin aslında onun ruhani efendisiyle 
kurulan bir ilişki olduğunu ve bu ilişkide uyumun (harmony) zorunluluğunu vurgular. Bu inanç 
sistemi, doğal kaynakların sınırsızca metalaştırılmasını ve sömürülmesini engelleyen, onlara 
kutsal bir emanet gözüyle bakılmasını teşvik eden, dolayısıyla kolektif bir çevre etiğini 
(environmental ethics) inşa eden güçlü bir kültürel düzenleyici mekanizma işlevi görmüştür. 

İyeler, mitolojik anlatıların soyut ve statik figürleri olmanın çok ötesinde, toplumsal hafıza ile 
ekolojik bilinç arasındaki kritik arayüzü temsil ederler; kozmik düzenin gündelik hayattaki 
mikro düzeydeki koruyucuları, düzenleyicileri ve denge hakemleri olarak işlev görürler. Bu 
bağlamda, iyeler, mekânların işleyişini ve toplum-doğa etkileşimini düzenleyen, ekolojik 
dengeyi normatif bir çerçevede sağlayan kutsal kodların canlı ve işlevsel tezahürleri olarak 
değerlendirilebilir. 

2. Mitolojik Hayvanlar ve Melez Varlıklar: Kozmik Düzenin İnsan-Dışı Aktörleri 

Türk mitolojik sistematiği, antropomorfik (insan-biçimli) tasvirlerin yanı sıra, zoomorfik 
(hayvan-biçimli) ve theriantropik (insan-hayvan melezi) figürler aracılığıyla kurgulanmış son 
derece zengin ve karmaşık bir semiyotik (göstergebilimsel) evren sunmaktadır. Bu insan-dışı 
aktörler, mitolojik anlatının edilgen nesneleri olmaktan ziyade, kozmik düzenin etkin 
katılımcıları, kültürel hafızanın kodlayıcı ve aktarıcı unsurları ile toplumsal kimliğin temel 
inşacıları konumundadır. İşlevsel boyutları, basit bir totemik anlayışı aşarak; rehberlik, 
koruyuculuk, etnogoni (milletin kökeni) mitlerinin temel öznesi olma ve doğaüstü âlemlerle 
aracılık etme gibi çok katmanlı bir rol spektrumuna yayılmaktadır. Bu mitolojik figürler, insan 
ile tabiat, birey ile kozmos arasındaki ontolojik (varlıksal) ve epistemolojik (bilgisel) ilişkinin 
mitopoetik dildeki en somut tezahürlerini temsil etmektedir. 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

7 
 

Türk mitolojisindeki hayvan sembolizmi, fonksiyonel bir sınıflandırmaya tabi tutulduğunda, üç 
temel kategoride analiz edilebilir: 1) Köken ve kimlik bildirenler, 2) Kozmik rehberler, 3) Kutsal 
aracılar. Bu kategoriler ışığında, söz konusu mitolojik varlıkların işlevleri ve nitelikleri aşağıdaki 
şekilde örneklenebilir: 

Kurt (Börü): Türk mitolojik düşüncesinde kurt, totemik bir figür olmanın çok ötesine geçen, 
soyun ve kolektif kimliğin etnogoni mitinin (Türeyiş Destanı) merkezî unsuru, orduya istikamet 
gösteren bir kılavuz (Bozkurt motifi) ve ölüm-yaşam döngüsünün metaforik bir temsili olarak 
işlev görmektedir. Onun gece görüşü, sürü disiplini ve avcılık yeteneği, askerî bir toplumun 
idealize edilmiş erdemlerinin projeksiyonudur. Bu nedenle kurt, etnolojik bir arketip olarak, 
Türk topluluklarının askerî-demokratik organizasyonunun ve aynı zamanda korku ile kutsallığın 
iç içe geçtiği kutsallık uyandıran bir güçle olan ilişkisinin sembolik temsilini teşkil etmektedir 
(Bayat, 2006; Ögel, 1998). 

Geyik (Sarın/Sıgun): Altay ve Sibirya şamanist geleneklerinde geyik, kurdun aksine, daha ziyade 
şamanın ruhsal seyahatinde (göğe çıkma/trans) istifade ettiği bir vasıta ve binektir. 
Boynuzlarının ağaç dallarını andıran yapısı, onu Kozmik Dünya Ağacı (Uluğ Kayın) ile güçlü bir 
şekilde ilişkilendirir ve bu sayede şamanın göğün katmanlarına tırmanmasını mümkün kılan 
kozmik bir merdiven işlevi görür. Konu ile ilgili literatürde de ren geyiği, barışçıl niteliği, 
verimlilik ve şifa ile bağdaştırılan, şamanik ayinlerde yeraltı ve yerüstü âlemleri arasında gidip 
gelen bir psikopomp (ruhlara öte-âlemde yol gösteren) olarak gösterilmektedir (Eliade, 1996; 
Potapov, 1991). 

Kartal: Şamanist mitolojide ilk şamana bilgiyi öğreten ata varlık olarak kabul edilen kartal, 
göksel iradenin, yüceliğin ve kehanetin nihai sembolüdür. Mitolojik anlatılarda sıklıkla Gök 
Tanrı'nın (Kök-Tengri) yeryüzündeki tezahürü veya habercisi (aleyon) olarak temsil edilir. Hem 
U. Harva'nın hem de M. Eliade'nin belirttiği gibi kartalın uçuşu, şamanın trans halindeyken 
gerçekleştirdiği ruhsal yolculuğun (uçma metaforu) ve göğün katmanlarına (kutlara) 
yükselişinin en güçlü alegorisidir. Bu bağlamda kartal, yalnızca bir hayvan değil, aynı zamanda 
ilahi bilgiye ve göksel erdeme ulaşmanın epistemolojik bir aracıdır (Harva, 1938; Eliade, 1996). 

At: Türk bozkır kültürünün ve nomadik yaşam tarzının merkezinde konumlanan at, fiziksel ve 
metafiziksel sınırları (eşikleri) aşan bir varlık olarak tasavvur edilmiştir. Hem savaş meydanında 
hem de şamanik yolculukta hızın, sadakatin, asaletin ve özgürlüğün temsilcisidir. J.-P. Roux'nun 
tespitlerine göre at, kurban ritüellerinde (kısrak kurbanı) gökyüzüne ulaşan bir araç (vehicle) 
olarak kullanılır; bu pratik, onun kutsal dünya (semavi âlem) ile profan insan dünyası arasında 
bir köprü, bir mediator işlevi gördüğünün en somut kanıtıdır. Aynı zamanda, atın insan 
ruhunun bir yansıması veya alter-ego'su olduğuna dair inanışlar da mevcuttur (Roux, 2002). 

Ayı: Özellikle şamanik anlatılarda ve Sayan-Altay Türklerinin kültürel hafızasında saygın bir yere 
sahip olan ayı, fiziksel gücü ve gizemliliği ile ormanın ve avcılığın koruyucu ruhu (iyesi) olarak 
bilinir (Potapov, 1991). A. İnan'ın araştırmalarında da şamanın güçlü koruyucu yardımcı ruhu 
olarak kabul edilen ayı onu öteki dünyaya yolcu etmekle görevlidir. Bununla birlikte, 
şamanların ruhsal savaşlarında şamanı temsil eden veya onun adına savaşan agresif bir ruh 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

8 
 

formuna da bürünebilir. Bu ikili yapısıyla ayı, hem koruyucu hem de savaşçı bir arketip olarak 
karşımıza çıkar (İnan, 1976). 

Türk mitolojisinin bu karmaşık hayvan sembolizmi, salt birer betimleme olmanın ötesinde, 
kozmolojik yapının, kozmografik tasavvurun ve evrenin farklı katmanları (yeraltı, yeryüzü, 
gökyüzü) arasındaki diyalektik hareketliliği ve geçişkenliği temsil eden bütüncül bir model 
olarak da okunabilir. Bu model, insanın evren içerisindeki konumunu anlamlandırma ve 
doğaüstü güçlerle iletişim kurma çabasının mitopoetik bir dışavurumudur. Her bir mitolojik 
hayvan, bu kozmik düzende spesifik bir fonksiyonu üstlenerek, kolektif bilincin ve kültürel 
kimliğin şekillenmesine katkıda bulunur. 

2.1. Kahramanlık Paradigması: Alp ile Şaman Arasındaki Figüratif Geçişkenlik ve Hayvan-
İnsan Dönüşümü (Theriantropi), Toplumsal “Öteki”nin Metaforik Temsilleri 

Türk mitolojisindeki insan-dışı varlık kavrayışı, saf hayvan figürlerinin ötesine geçerek, insan-
hayvan melezi (theriantropik) karakterleri de içerir. Bu durum, özellikle alp ve şaman 
tipolojilerinde belirgindir. Nitekim alp figürü, şamanla benzer biçimde hayvan-ruhlarla temas 
eden, onlardan güç devşiren bir karakter özelliği taşır. 

Alp tipi, sıradan bir savaşçı olmaktan ziyade, doğaüstü güçlerle donatılmış, bir hayvan-ata 
(örn., kurt) ile akrabalığı bulunan ve sıklıkla bir hayvanın (aslan, pars, boz doğan) himayesinde 
olan kültürel bir kahramandır. Onun gücü, yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda metafiziksel bir 
kaynaktan beslenir; bu onu toplumun olağanüstü tehditlerle (demonik varlıklar, doğal afetler) 
mücadelesinin sembolü yapar. 

Şaman, ritüelistik trans hâlinde, zoomorfik bir dönüşüm geçirir. Ruhunu bir kartal, geyik veya 
ayı formuna sokarak kozmik yolculuğuna çıkar. Burada şaman, tamamen bir hayvan olmaz, 
ancak onun ruhsal özelliklerini ve gücünü temsil eder ve özümser. Bu sembolik dönüşüm, alpın 
hayvan himayesinden güç almasıyla paralel bir yapı arz eder. 

Bu nedenle, hem alp hem de şaman, “hayvansıllaşan insan” olarak tanımlanabilir. İkisi de 
insan-dışı varlıklarla kurdukları bu simbiyotik ilişki aracılığıyla, sıradan insanın erişiminin 
ötesindeki âlemlerde hareket etme ve toplumu tehditlerden koruma gücünü elde ederler. Bu 
figüratif geçişkenlik, Türk mitolojik düşüncesinde insan, hayvan ve kutsal arasındaki sınırların 
akışkan ve geçirgen olduğunu gösterir. İnsan-dışı varlıklar, bu düşünce sisteminde, insanın 
kozmostaki yolculuğunun vazgeçilmez müttefikleri ve kimliğinin ayrılmaz parçalarıdır. 

Türk mitolojik sistemindeki efsanevi yaratıklar, zoomorfik ve totemik figürlerden farklı olarak, 
daha belirgin bir biçimde fantastik ve hibrit özellikler taşır. Bu varlıklar, kozmik düzenin sınır 
bölgelerinde (eşiklerde, ıssız dağlarda, derin sularda) konumlanırlar ve genellikle kaotik, 
tehditkâr veya en azından insan düzeni için belirsiz bir gücü temsil ederler. İşlevleri, basit bir 
korku ögesi olmanın ötesinde, toplumun “biz” ve “öteki”, “düzen” ve “kaos”, “kutsal” ve 
“profan” (sıradan) arasındaki sınırları tanımlamasına ve bu sınırları mitolojik düzlemde 
korumasına hizmet eder. Bu figürler, kolektif bilinçdışının korkularını ve kaygılarını 
somutlaştırarak, onlarla sembolik bir mücadele yoluyla baş etme mekanizması sunar. 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

9 
 

Efsanevi yaratıklardan en bilineni ejder, ejderha, luu, abırga gibi adlarla mitolojik hikayelerde 
ve masallarda boy gösteren varlıklardır. Türk mitolojisindeki ejderha tasavvuru, tamamen 
yıkıcı bir canavar değil, çoğunlukla suyun ve yer altı zenginliklerinin bekçisi olarak karşımıza 
çıkan ambivalent bir varlıktır. Onunla yapılan mücadele, bir kahramanlık sınavı olduğu 
kadar, insanın doğa güçlerini kontrol altına alma ve medeniyet kurma çabasının da bir 
metaforudur. Ejderi öldürmek veya onunla anlaşmak, kuraklığı sona erdirmek, su kaynağını 
özgür bırakmak veya bir hazineye ulaşmak anlamına gelir. Bu mitologem, Türk kültür 
coğrafyasında yaşam veren suyun kutsallığı ve onun kontrolünün önemi ile doğrudan 
bağlantılıdır (Bayat, 2017). Ejder, aynı zamanda, kaosun kontrollü bir şekilde düzene 
dönüştürülmesi gereken potansiyel enerjisini de simgeler. 

Türk halklarının mitolojik hikayelerinde yaygın figürlerden biri de devlerdir. Bu yaratıklar epic 
gelenekte Tepegöz, Jez Tırnak, Yelmauz/Jelmaus Kempir gibi adlarla bilinir. Devler, Türk destan 
ve efsanelerinde fiziksel gücün ve şiddetin kontrolden çıkmış, kaba hâlini temsil ederler. 
Zekâdan yoksun, obur ve yıkıcı olarak betimlenmeleri, onları kültürün (medeniyetin) karşıt 
kutbu, yani doğanın vahşi, işlenmemiş tehlikesi konumuna yerleştirir. Tepegöz gibi melez 
figürler (insan-dev birleşimi) ise, bu tehdidin toplumun içine sızmış, daha sinsi bir versiyonunu 
temsil eder. B. Ögel'in araştırmalarından da görüldüğü gibi bir devin alt edilmesi, yalnızca 
fiziksel bir zafer değil, aynı zamanda aklın, stratejinin ve kolektif dayanışmanın (kültürün), ham 
güce (doğaya) karşı zaferinin alegorik bir anlatımıdır (Ögel, 1993). Devler, toplumsal hafızada, 
dışarıdan gelen istilacıları veya toplum içindeki ahlaki yozlaşmayı temsil eden “öteki”nin 
arketipik suretidir. 

Yer-Su varlıklarının demonik tezahürleri de en çok yayılan kötücül varlıklardır. Daha önce 
koruyucu iyeler olarak ele alınan yer-su ruhlarının, insan tarafından saygısızlığa uğradıklarında 
veya ritüel kurallar ihlal edildiğinde nasıl tehditkâr bir karaktere bürünebildikleri görülür. 
Albastının lohusalara musallat olması, doğum gibi liminal bir eşikte, hem anne hem de yeni 
doğanın kırılganlığını istismar etmesiyle açıklanabilir. Abaası, Azalar ve Karakura gibi varlıklar 
ise, doğanın insana karşı olan acımasız ve öngörülemez yüzünün kişileştirilmiş hâlleridir 
(Potapov, 1991; Bayat, 2007b). Bu demonik tezahürler, insan-doğa ilişkisinin simbiyotik olduğu 
kadar, potansiyel olarak çatışmalı da olduğunu gösterir. İnsan, doğanın nimetlerinden 
faydalanırken, aynı zamanda onun içindeki kaotik güçleri de ritüel ve saygı yoluyla 
dizginlemek zorundadır. 

Sonuç olarak, bu efsanevi yaratıklar, mitolojik anlatının süsü değil, toplumsal ahlakın, kültürel 
sınırların ve ekolojik dengenin bekçileridir. Onların varlığı ve kahramanlar tarafından alt 
edilmeleri, kaosun sürekli bir tehdit olarak var olduğu, ancak insan iradesi, cesareti ve kültürel 
kodlar (ritüeller, dayanışma) aracılığıyla bu tehdidin bertaraf edilebileceği mesajını verir. 

3. Kozmogoni ve Mitik Evren Anlayışı: Üç Âlemli (Tripartite) Bir Kozmosun Yapısal 
Dinamikleri 

Türk kozmolojisi, evreni, dikey bir eksende hiyerarşik olarak organize olmuş üç temel 
katmandan oluşan bir bütün olarak kavramsallaştırır: Gök (Üze Kök, Yukarı Dünya), Yer (Orta 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

10 
 

Dünya) ve Yeraltı (Aşağı Dünya). Bu üçlü yapı, statik ve birbirinden kopuk bölmeler değil, 
dinamik etkileşimler, geçişler ve sürekli bir denge arayışı içindeki birbirini tamamlayıcı 
âlemlerdir. Bu kozmik model, yalnızca dini bir tasavvur değil, aynı zamanda Türk toplumunun 
sosyal yapısını, siyasi hiyerarşisini ve varoluşsal kaygılarını da yansıtan sosyokozmik bir 
şemadır. 

Kozmik hiyerarşinin en üst katını teşkil eden Gök, mutlak kutsallığın, düzenin (Törü), aydınlığın 
ve ölümsüzlüğün mekânıdır. Burada Gök-Tanrı’dan südur eden Kayra Kan, Ülgen ve diğer ulu 
ruhlar ikamet eder. Gök, soyut, mükemmel ve değişmez ilkelerin kaynağıdır. Şamanın ruhsal 
yolculuğunda ulaşmayı hedeflediği nihai menzil burasıdır. Göğün katmanlı yapısı (7 veya 9 kat), 
kutsala ulaşmanın kademeli ve zorlu bir süreç olduğunu ima eder. 

İnsanların, hayvanların ve doğa ruhlarının (iyeler) yaşadığı bu alem, yaşam-ölüm, düzen-kaos, 
kutsal-profan gibi ikiliklerin mücadele alanıdır. Burası, Türk mitolojik düşüncesinin pratik ve 
dinamik odağıdır. İnsan, burada hem göksel düzenin bir yansıması olan Törü’yü uygulamakla, 
hem de yeraltının kaotik çekim gücüne karşı koymakla yükümlüdür. Yer, aktif bir mücadelenin, 
ritüel pratiklerin ve gündelik hayatın mekânıdır. 

Erlik Han ve ona bağlı kötücül ruhların hükmettiği bu âlem, kaosun, karanlığın, ölümün ve 
hastalığın kaynağı olarak tasavvur edilir. Ancak, aynı zamanda zenginliklerin (madenlerin) ve 
dönüşümün de mekânıdır. Yeraltı, mutlak kötülükten ziyade, dengenin diğer kutbu, evrenin 
tamamlayıcı, ancak tehlikeli parçasıdır. Şaman, hastaları iyileştirmek veya kaybolmuş ruhları 
kurtarmak için bu tehlikeli diyara seyahat eder. Yeraltının varlığı, düzenin kıymetini anlamak 
için kaosun gerekliliğini vurgular. 

Bu üç âlem, Dünya Ağacı (Uluğ Kayın, Bayterek) gibi kozmik bir eksen (axis mundi) aracılığıyla 
birbirine bağlanır. Bu ağaç, şamanın seyahatlerinde kullandığı, âlemler arasında geçişi 
mümkün kılan merkezi bir semboldür. Bu kozmik model, Türk mitolojisindeki tüm varlık, 
sembol ve anlatıların anlam kazandığı temel çerçeveyi oluşturur. 

3.1. Yaratılış Mitleri (Kozmogoni): Kaostan Kozmosa Geçişin Sembolik Anlatıları 

Türk mitolojisinde yaratılış anlatıları (kozmogoniler), evrenin ve insanlığın kökenine dair 
derinlemesine teolojik ve sembolik açıklamalar sunar. Bu anlatılar, başlangıçtaki kaotik 
durumdan bir kozmik düzene geçişin destansı bir öyküsünü teşkil eder ve genellikle temelinde 
ikili (düalist) bir yapı sergiler. Altay Türklerine ait yaratılış miti, bu kozmogonik sürecin 
karakteristik bir örneği olarak incelenebilir. 

Bu mitin ana hatları, yüce Tanrı’nın (şamanistik gelenekte Kayra Han, Ülgen veya Kuday gibi 
isimlerle anılan) sonsuz bir okyanus (Tengiz) üzerinde varoluşuyla başlar. Yaratma eylemini 
tetikleyen ilahi irade sonucu, Tanrı ilk olarak Erlik’i tezahür ettirir. Ardından, yeryüzünün 
fiziksel mevcudiyetini tesis etmek üzere, Erlik’e okyanusun derinliklerinden çamur çıkarma 
görevi verilir. Ancak Erlik, bu ilahi görevi yerine getirirken, yaratılış sürecini kendi çıkarları 
doğrultusunda manipüle etme arzusuyla çamurun bir kısmını gizler; bu eylem, kendi bağımsız 
varoluşunu temin etme niyetini simgeler. Tanrı, Erlik’in bu ihanetini fark ettiğinde, onun 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

11 
 

sakladığı çamuru zorla çıkarır ve bu materyali kullanarak yeryüzünü, Erlik’in gizlediği 
materyalin yarattığı düzensizlik ve engebelerle (dağlar, bataklıklar) birlikte şekillendirir. Bu 
temel materyal üzerine, kozmik düzenin merkezi olarak Dünya Ağacı (Uluğ Kayın) dikilir. Bu 
kutsal ağacın dokuz dalından ise dokuz farklı insan topluluğunun türediği rivayet edilir. 

Bu mitolojik anlatı, bir dizi temel kozmogonik motifi bünyesinde barındırır: 

- Ex nihilo ve derinliklere dalma motifleri, yaratılış sürecini hem Tanrı’nın mutlak 
iradesiyle “hiçten varoluş” ilkesini hem de kozmik suyun derinliklerinden materyal 
çıkarma (derinliklere dalma) eylemini birleştirir. Bu, yaratılışın hem ilahi bir buyruk hem 
de somut bir materyal temelli süreç olduğunu vurgular. 

- Düalist mücadele, mitin en başından itibaren, iyi (Kayra Han/Ülgen) ve kötü (Erlik) 
arasındaki temel mücadele, yaratılışın ayrılmaz bir parçası olarak konumlanır. Bu 
karşıtlık, evrenin ve varoluşun temel dinamiklerinden birini oluşturur. 

- Kozmik merkez miti Dünya Ağacı (Uluğ Kayın), kozmik hiyerarşinin merkezini temsil 
eder. Bu ağaç, evrenin dikey eksenini oluşturarak göğü, yeri ve yeraltını birbirine bağlar 
ve aynı zamanda insan soyunun kökeni olarak kutsal bir soykütük işlevi görür. 

- Kusurluluk ve mitolojik açıklama ile Erlik’in ihaneti ve Tanrı’nın bu ihaneti kullanarak 
yeryüzünü şekillendirmesi, dünyanın neden mükemmel bir biçimde yaratılmadığına 
dair mitolojik bir açıklama sunar. Dağların ve bataklıkların varlığı, bu erken dönemdeki 
ilahi planın kusurlu bir tezahürü olarak mitolojikleştirilir. 

Bu kapsamlı mitolojik çerçeve, evrendeki varlıkların, özellikle de insan, hayvan ve bitkilerin 
kökenini, ilahi bir kozmik planın tezahürü ve ilk günah benzeri bir düalist mücadelenin sonucu 
olarak açıklar. Bu anlatılar, Türk toplumlarının evren anlayışını, ahlaki değerlerini ve kutsallık 
kavramlarını şekillendiren temel mitopoetik unsurları barındırır. 

3.2. Kutsal Mekânlar (Hiyerofani): Kozmosun Somutlaştığı Yerler 

Türk mitolojik düşüncesinde kutsal mekânlar ve hiyerofani olgusu, evrenin yapısal düzeninin 
ve ilahi güçlerin yeryüzündeki tezahürünün anlaşılmasında merkezi bir rol oynamaktadır. Bu 
anlayış, coğrafi unsurları sıradan mekânlardan farklandırarak, onları kozmik düzenle doğrudan 
temas noktaları hâline getirir. Bu kutsal alanlar, ilahi olanın somutlaştığı ve insan deneyimine 
nüfuz ettiği hiyerarşik yapılar olarak işlev görür. 

Özellikle dağ kültü, bu mekânsal kutsallığın önde gelen örneklerindendir. “Dünyanın Göbeği” 
veya “Kozmik Dağ” olarak nitelendirilen dağlar (örneğin, Ötüken, Tanrı Dağları, Sümer Dağı 
vb.), gökyüzüne en yakın konumları itibarıyla ilahî iletişim, yönetimsel otorite ve bereketin 
merkezi olarak kabul edilir. Göktürk yazıtlarında Ötüken’in stratejik ve ruhani öneminin 
vurgulanması, bu kutsal mekân anlayışının siyasi meşruiyet ve devlet yapısıyla ne denli 
bütünleştiğini açıkça ortaya koymaktadır. Bu dağlar, yalnızca coğrafi yapılar değil, aynı 
zamanda tanrısal iradenin yeryüzüne yansıdığı ve buradan yönetildiği kutsal alanlardır. 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

12 
 

Bir diğer önemli kutsal mekân unsuru ise Dünya Ağacı (Uluğ Kayın, Bayterek) kültü ile ilişkilidir. 
Kozmik hiyerarşinin yaşayan bir sembolü olarak Dünya Ağacı, kökleriyle yeraltı âlemini, 
gövdesiyle yeryüzünü ve dallarıyla gökyüzünü birbirine bağlar. Bu üç âlemi birleştiren yapısı, 
onu şamanik yolculuklar ve kozmik boyutlar arası geçiş için bir araç haline getirir (Işık, 2019: 
546-566). Ağacın sembolizmi, yaşamın kaynağı, bereketin döngüsü ve soyun sürekliliğini temsil 
ederek, kozmosun canlı ve dinamik bir parçası olduğunu pekiştirir. Bu ağaç, hem dikey bir 
bağlantı noktası hem de yaşamın ve sürekliliğin temsil edildiği dikey bir eksen görevi görür. 

Sular da Türk mitolojisinde yaşamın kaynağı olmasının yanı sıra, arındırıcı ve şifalandırıcı 
özellikleri nedeniyle kutsal kabul edilir. Nehirler, göller ve pınarlar, yer-su ruhlarının (iyeler) 
ikametgâhı olarak görülür. Anadolu’daki Hitit dönemine ait Eflatunpınar gibi su anıtları, bu 
kadim inanışın coğrafi izlerini taşımakta ve suyun kutsallığına işaret etmektedir (ArkeoNews, 
2019). Suyun bu arındırıcı ve yaşam verici niteliği, onunla ilişkilendirilen adak adama ve saçma 
gibi ritüelleri doğurarak, insanoğlunun bu kutsal unsurla kurduğu ilişkiyi pekiştirir. 

Ayrıca, Türk mitolojik düşüncesindeki bu kutsal mekânlar ve hiyerofani olgusu, soyut 
kozmolojik prensiplerin somut coğrafi karşılıklarını sunar. Bu alanlar, insanın evrenle kurduğu 
ilişkinin coğrafi temelini oluştururken, aynı zamanda ilahi güçlerin yeryüzündeki tezahürünün 
somutlaştığı ve bu sayede insanlığın kozmik düzenle bağ kurabildiği merkezler olarak işlev 
görür. Bu mekanlar, sadece coğrafi yerler değil, aynı zamanda mitolojik anlamlarla yüklü, 
kutsal olanla temasın mümkün kılındığı alanlardır. 

 

4. Mit ve Destan İlişkisi: Kutsal Zaman ile Kahramanlık Zamanı Arasındaki Diyalektik Bağ 

Türk anlatı geleneğinde mit ve destan, birbirinden kesin çizgilerle ayrılamayan, diyalektik bir 
ilişki içinde olan iki türdür. Düşünce ve ideoloji yapı bağlamında ise bunlar birbirinden 
farklıdırlar. Ancak anlatı bağlamında yapısal ve işlevsel olarak birbirini tamamlarlar: 

1. Mit kutsal bir zamanda geçer, kökeni açıklar, evrenin, tanrıların, insanın, adetlerin ve 
ritüellerin nasıl var olduğunu anlatır. Anlatımı sembolik, kutsal ve model 
oluşturucudur. Temel işlevi, kozmik düzeni anlamlandırmak ve insanı bu düzene 
yerleştirmektir. 

2. Destan (epos) ise kahramanlık zamanında geçer, tarihsel veya yarı-tarihsel bir arka 
plana sahiptir. Mitolojik kökenleri olan bir kahramanın (alp) toplumunun bekası için 
verdiği mücadeleyi epik bir üslupla dramatize eder. Temel işlevi, kahramanlık 
ideolojisini, toplumsal değerleri ve kolektif kimliği nesilden nesile aktarmaktır. 
Destanlar genellikle tarihsel ve kahramansal unsurları içerir, ancak kökenlerinde çoğu 
zaman bir mitolojik yapı bulunur. Bu nedenle, mit ve destan arasındaki ilişki, hem anlatı 
tipolojisi hem de işlevsel açıdan incelenmelidir. Teorik olarak bu konu incelenmese de 
empirik malzame açısından hem Radlov’un hem ve Ögel’in eserlerinde geniş yer 
bulmuştur (Radloff, 1893/2018; Ögel, 1970). 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

13 
 

4.1. Türeyiş Mitlerinin Destanlaşması: Kolektif Hafızanın Yeniden İnşası ve Anlatı Türleri 
(Mit, Efsane ve Memoratlar) 

Kuruluş mitleri, bir topluluğun etnik veya siyasi kimliğinin meşruiyet temelini oluşturan 
anlatılardır. Destanlaşma süreci, bu kutsal köken anlatılarının, tarihsel olaylarla ve kahramanlık 
ideolojisiyle harmanlanarak epik bir forma bürünmesidir. Bu süreçte mitolojik figürlerin 
antropomorfizasyonu başvermektedir. Tanrısal veya yarı-tanrısal figürler, olağanüstü güçlere 
sahip de olsa, daha insani özellikler kazanır ve zamanla duyguları, zaafları ve ikilemleri olan 
karakterlere dönüşürler. 

Ayrıca tarihselleştirme, kozmik düzen mücadelesi, tarihsel bir düşmanla (örneğin, Çinliler veya 
Batı halkları ile) yapılan savaşa dönüştürülür. Bu, anlatıyı somutlaştırır ve dinleyici/okuyucu ile 
daha güçlü bir özdeşim kurulmasını sağlar. Diğer taraftan destanlarla mitok hikayelerle 
toplumsal normların aktarımı yapılmaktadır. Dede Korkut Hikâyeleri, Manas Destanı veya Er 
Sogotoh gibi metinler, cesaret, sadakat, ahde vefa, misafirperverlik gibi toplumsal değerleri, 
mitolojik bir arka plan üzerinden öğretir. Alp tipi, artık sadece demonlarla değil, toplumun 
düzenini tehdit eden her türlü iç ve dış düşmanla savaşır. 

Ayrıca, bir destanı sadece tarihî bir kayıt veya edebî bir metin olarak okumak yetersiz kalır. Her 
destanın kökeninde, toplumu var eden ve anlamlandıran mitolojik bir çekirdek bulunur. 
Destan, mitin tarihsel koşullar içinde yeniden canlandırılmış, dramatize edilmiş ve işlevsel hâle 
getirilmiş geniş anlatı halidir. 

Türk sözlü kültüründeki anlatıları sınıflandırmak, yalnızca edebî bir tasnif meselesi değil, aynı 
zamanda bu anlatıların toplumsal işlevleri, inanç sistemleriyle olan bağları ve gerçeklik 
algısındaki yerlerini anlamak açısından da hayati öneme sahiptir. Bu anlatılar, birbirinden kesin 
çizgilerle ayrılmaz, daha ziyade bir anlamsal ve işlevsel hiyerarşi içinde, 
bir continuum (süreklilik) oluşturur. 

- İlk önce her bir mit yapısal olarak kutsal bir anlatıdır. Mitler, ilk zaman içinde, kozmik 
düzenin nasıl kurulduğuna dair kutsal, model oluşturucu ve bağlayıcı anlatılardır. 
Anlatımı sembolik, mekân ve zamanı soyut ve evrenseldir. Temel işlevi, varoluşa anlam 
vermek, dini ritüellere temel oluşturmak ve toplumsal düzeni meşrulaştırmaktır. 
Örneğin, Altay yaratılış miti, sadece bir hikâye değil, evrenin, iyilik-kötülük 
dikotomisinin ve insanın kozmostaki yerinin nihai açıklamasıdır. Mitler, kolektif bilincin 
en derin, yapılandırıcı katmanını oluşturur. 

- Mite en çok benzerlik göstren efsane genellikle kahramanlık zamanı veya tarihsel bir 
arka plan içinde geçer. Mitolojik unsurları (mitologemler) somut, tarihsel veya yarı-
tarihsel bir çerçeveye (bir kahraman, bir yer, bir olay) entegre ederler. Gerçeklik 
iddiaları mitlere göre daha somut, ancak memoratlara göre daha yaygın ve 
standartlaşmıştır. Temel işlevi, tarihi mitolojik bir perspektifle yorumlamak, bir 
topluluğun kimliğini pekiştirmek ve ahlaki dersler vermektir. Oğuzname’deki Oğuz 
Kağan’ın kurdu takip etmesi, tarihsel bir liderin mitolojik bir motifle (kurt rehber) 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

14 
 

donatılmasının tipik bir örneğidir. Bu bağlamda efsane, mit ile tarih arasındaki 
köprüdür. 

- Bir kişisel deneyim anlatısı olan memoratlar (personal experience narrative), bireyin 
iddia ettiği doğaüstü bir deneyimin (bir rüya, bir şamanik seyahat, bir iye veya demonla 
karşılaşma) birinci ağızdan anlatımıdır. Zaman ve mekân son derece spesifiktir (“geçen 
yıl, burada veya şu dağda oldu”, “Dostum anlatırdı ki”, “Dedemin dediyine göre” gibi). 
Anlatı henüz standartlaşmamış ve kişiseldir. Temel işlevi, bireyin inancını teyit etmek, 
topluluk içinde statü kazanmak veya mitolojik inanç sisteminin günlük yaşamdaki 
geçerliliğini somutlamaktır. Bir kişinin bir albastı ile karşılaştığını anlatması bir 
memorattır. Zamanla, benzer birçok memorat birleşip standartlaşarak 
bir efsaneye dönüşebilir. 

Bu üçlü ayrım, Türk mitolojik sisteminin sadece geçmişte kalmış metinlerden ibaret olmadığını, 
aksine, bireysel deneyimden (memorat) kolektif tarihe (efsane) ve oradan da kozmik düzene 
(mit) uzanan canlı ve sürekli yeniden üretilen bir anlam ağı olduğunu gösterir. 

5. Şamanlık ve Mitoloji: Ritüel Pratiğin Kozmik Dramaturjisi 

Türk mitolojisi ile şamanlık arasındaki ilişki simbiyotik ve diyalektiktir. Mitoloji, 
şamanlıkla kavramsal çerçeve ve sembolik dil sağlarken; şamanik inanç, mitolojiyi ritüel pratik 
yoluyla somutlaştıran, canlı tutan ve yeniden yorumlayan bir mekanizma işlevi görür. Şaman 
(kam, baksı), bu ilişkinin baş aktörü olarak, mitolojik anlatıdaki kozmik düzeni, topluluk 
için operasyonel ve işlevsel hale getirir. 

Şaman, Türk kozmolojisinin üçlü yapısı (Gök, Yer, Yeraltı) içinde arabulucu bir varlık, 
bir mediyatördür. Rolü, basit bir “ruh çağırıcı”dan veya tedavi sisteminden çok daha 
karmaşıktır; o, âlemler arasında seyahat edebilen ve bu âlemlerin sakinleriyle (ruhlar, tanrılar, 
demonlar) müzakere yürütebilen bir diplomat, bir kültürel kahraman ve bir ruhların 
zorluklarını bertaraf edendir, topluma yol gösterendir. Bu bağlamda şaman, trans halinde 
(kamlama zamanı), ruhu göğe yükselerek Ülgen veya diğer göksel varlıklara ulaşır. Bu yolculuk, 
genellikle Dünya Ağacı’na tırmanma veya göksel bir bineğe (at, kaz, kartal) binme metaforuyla 
anlatılır. Amacı, bereket, sağlık, avda başarı veya meteorolojik denge için yakarışta bulunmak, 
göksel veya yer altı âlemin insanlardan ne istediklerini öğrenmektir. Şaman bu durumda 
görünmeyen varlıklarla insanlar arasındaki kopukluğu gideren bir köprü işlevini yerine getirir 
(Bayat, 2006b, s. 23). 

Onun aşağı âleme yolculuğu daha tehlikeli olan bir yolculuktur. Bu zaman şaman, yeraltı 
âlemine (Tamu) giderek, Erlik Han veya onun yardımcılarıyla, hastalanmış bir ruhu geri 
getirmek veya ölümün nedenini sorgulamak için müzakere yürütür. Bu, mitolojik 
düzlemdeki kaos ile düzen arasındaki sürekli mücadelenin ritüel bir tekrarıdır. 

Şaman, bu rolüyle, mitolojik kozmogoninin yarattığı kutsal ile profan arasındaki ayrımı, ritüel 
yoluyla geçici olarak ortadan kaldıran bir axis mundi (kozmik eksen) işlevi görür. Şamanist 
ritüeller, Türk mitolojik anlatılarında tasvir edilen kutsal varlıklar ile insan topluluğu arasındaki 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

15 
 

ilişkiyi yöneten sözleşmenin periyodik olarak yenilendiği performatif eylemlerdir. Kurban 
sunma ritüeli, bu sözleşmenin en somut ifadesidir. 

Kurban edilen hayvan (genellikle at veya koyun), insan topluluğunun yerine geçen bir temsilci, 
bir fidye olarak okunabilir. Hayvanın ruhu, kutsal varlıklara sunularak, onların lütfu karşılığında 
takas edilir. Kemiklerin kırılmadan gömülmesi veya derinin bir ağaca asılması uygulaması 
(Bayat, 2007a, s. 238-250), hayvanın ruhunun bütünlüğünü koruyarak “ana rahmine” 
(toprağa) geri dönüşünü ve böylece yeniden doğuş döngüsünü simgeler. Bu, mitolojik düzende 
var olan yaşam-ölüm-yeniden doğuş döngüsüne saygının bir ifadesidir. 

Bir şaman ayini, mitolojik bir anlatının dramatik bir canlandırmasıdır. Şamanın giysisi, davulu 
ve dansı, onun mitolojik bir karaktere (kartal, ayı, at) bürünmesini sağlar. Ritüel boyunca 
yaşananlar, kozmosun yeniden yaratılması, düzenin tazelenmesi olarak yorumlanır. Bu, 
Mircea Eliade’nin deyişiyle kutsal zamanın yeniden yaşatılmasıdır. 

Dolayısıyla, şamanlık olmadan mitoloji soyut bir metinler yığını, mitoloji olmadan şamanik 
inanç ve pratikler de anlamsız bir teatral gösteri haline gelirdi. İkisi birbirini besleyerek Türk 
dünya görüşünün canlı ve işlevsel kalmasını sağlamıştır. 

Şamanik trans, basit bir bilinç kaybı ve kişisel psikolojik bir deneyim değil, ritüelleştirilmiş, 
kültürel olarak şekillendirilmiş ve amaç odaklı bir kozmik seyahattir. Bu deneyim, şamanın 
bilincini gündelik algı düzeyinden ayırarak, mitolojik anlatıda tasvir edilen “gerçeklikler arası” 
bir düzleme taşımasıdır. Bu yolculuk, şamanın toplum adına bilgi, şifa ve denge arayışının nihai 
ifadesidir. 

Şamanik partiklerin en sırlı tarafı değiştirilmiş bilinç durumu (DBD) veya halleridir (Altered 
States of Consciousness - ASC). Trans h âli, davulun monoton ritmi, dans, ilahiler veya bitkisel 
yardımcılar kullanılarak kasıtlı olarak yapılandırılmaktadır. Bu durum, şamanı, hem seyahat 
eden hem de seyahatin gerçekleştiği araç h âline getirir. Türk şamanları transa geçme 
durumunda daha çok davulun monoton vuruşlarından yarralanırlar. Bu, öznel bir halüsinasyon 
değil, kültürel olarak paylaşılan bir gerçeklik alanına erişim olarak kabul edilir. 

Şamanın bilinen en yaygın işlevi psikopomp ve şifacılık rolüdür. Doğal olarak şamanın ruhsal 
yolculuğunun iki temel amacı vardır: 

1. Psikopomp işlevdir ki ölüm sonrasında kaybolmuş veya yolunu şaşırmış bir ruhu 
(süne) uygun âleme (yeraltı veya göğe) rehberlik etmekle yola salmaktır. 

2. Şifacılık işlevidir ki burada şaman her hangi bir hastalığa bir neden olduğuna 
inanır. Şaman, ruh kaçırma olayını tersine çevirmek için hastanın kaçırılan 
ruhunu (süne) bulup geri getirmek veya ruhsal bir istila durumunda, hastanın 
bedenine girmiş yabancı bir ruhsal özdeyi çıkarmakla faydalı olmaktır (Bayat, 
2006b). 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

16 
 

Şamanın kozmik yolculuğu, mitolojik kozmografinin (gök, yer, yeraltı) haritasını çıkarmayı ve 
bu haritada navigasyon becerisi kazanmayı gerektirir. Şamanın bu becerisi, onu 
toplumun kolektif psikolojisinin ve kozmik sağlığının mimarı yapar. 

6. Mitolojik Sembolizm: Kozmik Düzenin Görsel ve Sayısal Kodu 

Türk mitolojisi, semboller aracılığıyla işleyen zengin bir anlamlandırma sistemidir. Bu 
semboller, estetik unsurlar olmanın ötesinde, soyut kozmolojik prensiplerin somut 
temsilleri, kolektif bilinçdışının arketipleri ve kültürel kimliğin şifreleridir. Sembolizm, mitolojik 
düşüncenin temel dilidir. Türk mitolojik sembolizmi, hem evrensel arketipleri hem de bozkır 
kültürüne özgü anlam katmanlarını içerir. Bunlar aşağıdakilerdir: 

Işık (Yarık, Yaruq), ilahi olanın, aklın, hakikatin ve kozmik düzenin en temel sembolüdür. Gök-
Tanrı’nın tezahürü olarak görülür (Ögel, 1998). Şamanın giysisindeki metal aynalar, ışığı 
yansıtarak kötücül ruhları savma işlevi görür. Işık, kaosun ve karanlığın karşısında konumlanır. 

Bozkırın savaşçı-göçebe kültüründe demir, yalnızca bir metal olmanın ötesine geçerek; savaşçı 
erdemi (alplik), fiziksel ve ruhsal dayanıklılık, teknolojik üstünlük ve korunmanın temel 
sembolü haline gelmiştir. Bu bağlamda, Erlik Han’ın mitolojik tasvirlerde yer alan demirden 
inşa edilmiş sarayı, onun yalnızca yeraltı dünyasının değil, aynı zamanda yer altı zenginliklerinin 
ve cevherlerin de mutlak hakimi olduğu yönündeki inanışı somutlaştırır. Demircilik ve demirci 
figürü ise, sıradan bir zanaat ve zanaatkâr olmaktan uzak, ateş ve demir gibi ilkel güçlere 
hükmeden, bu nedenle de kutsal ve bir o kadar da gizemli sayılan bir meslek ve statü olarak 
kültürel kodlara yerleşmiştir (Bayat, 2006b, s. 57-72). Nihayetinde demir, dünyevi iktidarın, 
maddi gücün ve bu gücün kutsal olanla kurduğu diyalektik ve karmaşık ilişkinin güçlü bir 
metaforu olarak işlev görür. 

Ok-Yay sembol çifti, Türk mitolojik ve siyasi düşüncesinde egemenlik, yayılma ve siyasi 
örgütlenmenin en temel ve güçlü ifadelerinden birini temsil eder. Oğuz Kağan Destanı’nda 
merkezî bir rol oynayan ve hükümdarın oğullarına yayları dağıtıp okları paylaştırması eylemi, 
yalnızca bir toprak bölüşümünü değil, aynı zamanda devlet olma (teşkilatlanma) ve millet 
bilinci oluşumunun mitolojik bir alegorisini sunar (Bayat, 2006a). Bu ikilik içinde ok, hedefe 
ulaşan kesin irade, erkeklik ideali ve savaşçılık erdemini temsil ederken; yay, bu dağınık irade 
ve gücü toplayan, disipline eden ve yönlendiren merkezî otoritenin, yani kağanın sembolüdür. 
Ayrıca, okun ritüelistik bir şekilde göğe atılması (“göğe kurban” veya “sunu”), göksel güçlerle 
iletişim kurma ve onların lütfunu alma amacı taşıyan şamanik kökenli bir ayin pratiğinin 
parçasıdır (Bayat, 1993, s. 162). 

Sembolik sistem, mitolojik anlatıları, dini ritüelleri ve gündelik yaşamın sosyo-politik 
organizasyonunu düzenleyerek, Türk topluluklarına evreni anlaşılır kılan bütüncül bir 
kozmografik harita temin eder. Bu harita, bireye kozmos içindeki konumunu gösterirken, aynı 
zamanda kolektif bir kimliğin inşasına ve sürdürülmesine hizmet eder. 

Türk mitolojik düşünce sistematiğinde, evrenin anlaşılması ve tasnifi için renkler ve sayılar 
temel araçlar olarak işlev görür. Bu sembolik öğeler, karmaşık ve muğlak görünen kozmik 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

17 
 

yapıyı organize ederek kozmolojik şemalandırma görevini üstlenir. Bu semboller aracılığıyla, 
kaosun düzenlenmesi ve anlaşılır bir dünya görüşünün oluşturulması hedeflenir. 

Renkler, Türk mitolojisinde belirli kavramları ve varlıkları temsil eden güçlü sembollerdir. 
Nitekim ak (beyaz), kutsallık, saflık, uğur (kut) ve göksel olanla ilişkilidir. Gök-Tanrı kültünün 
temel rengidir. Soyluluğu ve temizliği ifade eden “ak süyek” (beyaz kemik) terimi bu anlamı 
pekiştirir. Kara (siyah), yeraltı dünyası, ölüm, cehalet, yas ve tehdit ile ilişkilendirilir. Kötülük 
timsali Erlik Han’ın ve diğer demonik güçlerin rengidir. Soylu olmayan kesimi ifade etmek için 
kullanılan “kara bodun” (halk) tamlaması, rengin toplumsal statü ile de ilişkilendirildiğini 
gösterir. 

Kızıl/al (kırmızı), hayat, canlılık (can), enerji, savaş, tehlike ve kurban gibi kavramları temsil 
eder. Hem hayat veren kanın rengi olması nedeniyle yaşamı, hem de tehlikeye işaret eden bir 
uyarıcı olarak işlev görür. 

Sayısal sembolizm, Türk mitolojik ve kozmolojik düşünce sistematiğinde, evrenin temel 
yapısını ve işleyiş düzenini belirleyen kozmik prensiplerin soyut ifadeleri olarak işlev görür. Bu 
bağlamda, belirli sayılar, ontolojik bir çerçeve sunarak evrenin ve toplumsal düzenin 
anlaşılmasını ve yorumlanmasını sağlar. 

Üç (3) sayısı, kozmik düzenin ve bütünlüğün temelini oluşturan yapısal bir arketiptir. Bu sayı, 
üç katmanlı evren modeli (gök, yer, yeraltı), üçlü zaman algısı (geçmiş, şimdi, gelecek) ve çeşitli 
mitolojik sistemlerde karşılaşılan üçlü tanrısal hiyerarşi (Gök Tengri, yaratıcı demiurlar ve anti-
demiurlar, yani karşıt güçler) gibi kavramlarla somutlaşır. Bu üçlü yapı, evrenin temel 
organizasyon şemasını oluşturur ve kozmosun bölünmez bir bütünlük fikrini temsil eder (Roux, 
2002; Ögel, 1998). 

Yedi (7) sayısı, kozmik tamlığı, kutsal döngüleri ve mükemmel organizasyonu ifade eder. 
Göğün ve yerin yedi katlı yapısı, geleneksel astronomideki yedi gezegen (classical planets) ve 
bunlara bağlı yedi günlük hafta döngüsü gibi kullanımlar, bu sayının evrenin nizamını ve ilahi 
bir plan dahilindeki tamamlanmışlık halini simgelediğini gösterir. Yedi, bu nedenle, kutsal 
olanın mükemmel düzenine işaret eden bir tamlık (perfection) göstergesidir (Eliade, 2003). 

Dokuz (9) ve kırk (40) sayıları ise, ritüelistik tamamlanma, olgunlaşma, arınma ve nihai 
dönüşüm süreçleriyle ilişkilendirilir. Dokuz dallı dünya ağacı (Uluğ Kayın), dokuz boylu Oğuz 
birliği, kırk gün süren inziva ve arınma ritüelleri (Tasavvuftaki çile dönemi) ve kırk yiğit (Kırklar) 
motifi gibi örnekler, bu sayıların bir sürecin nihai hedefine ulaştığını, bir kimlik kazanımının 
veya statü değişiminin (rites of passage) başarıyla tamamlandığını gösteren kültürel kodlar 
olarak işlev görür. Bu sayılar, nicelikten ziyade, niteliksel bir değişimi ve ritüelistik bir eşiğin 
aşıldığını ifade eden sembolik bir değer taşır (İnan, 1976; Bayat, 2007). 

Sembolik sistem, mitolojik anlatıları, ritüelleri ve gündelik yaşam pratiklerini düzenleyerek 
Türk topluluklarına evreni anlamlandıran bir kozmik harita sunar. Bu harita, bireyin evrendeki 
yerini belirlemesine yardımcı olurken, aynı zamanda kolektif kimliğin inşasında da merkezi bir 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

18 
 

rol oynar. Bu örnekler, Türk mitolojisindeki tüm kutsal sayıları kapsamak yerine, bu sayıların 
Türk düşüncesindeki işlevsel ve yapısal konumlarını ortaya koymaktadır. 

7. Karşılaştırmalı Mitoloji Perspektifte Türk Mitolojisi. Şamanik Üçlemeler ve Yaratılış 
Motifleri 

Türk mitolojik sisteminin analizi, onu izole bir fenomen olarak değil, daha geniş bir Avrasya 
kültürel ve mitolojik continuumunun (süreklilik alanının) ayrılmaz bir parçası olarak ele 
aldığımızda anlam kazanır. Bu karşılaştırmalı perspektif, Türk mitolojisinin özgün karakterini 
ortaya koyarken, aynı zamanda onun bölgesel ve evrensel bağlantılarını da gözler önüne serer. 
Karşılaştırmalı mitoloji disiplini, benzer motiflerin farklı kültürlerdeki tezahürlerini inceleyerek, 
bu benzerliklerin ardında yatan derin yapıdaki ortak insanlık durumlarına, arketiplere ve 
tarihsel kültür temaslarına dair kilit öneme sahip veriler sunar (Jung, 1969; Eliade, 1996). 

Avrasya’nın şamanik kültür çemberi (Altay, Sibirya, Moğol, Fin-Ugor) içerisinde yer alan 
mitolojik gelenekler, düşüncede ve sembolizmde çarpıcı benzerlikler sergiler. Bu paralellikler, 
hem tarihsel temasların ve kültürler arası etkileşimlerin hem de benzer sosyo-ekolojik 
koşulların ve avcı-toplayıcı/tarımsal yaşam tarzlarının bir sonucu olarak yorumlanabilir. 
Örneğin, Gök-Yer-Yeraltı şeklindeki dikey üçlü kozmik model, tüm şamanik kültürlerde 
neredeyse evrensel bir dağılıma sahiptir. Bu model, insanın evreni kavramsallaştırmasındaki 
temel bir bilişsel ve kozmolojik şemayı temsil eder. C. Dawson araştırmalarından yola çıkarak 
üçlü bir evren yapısı karşılaştırmalı manzarası şöyledir: Türklerdeki Üze Kök Tengri (Üstteki 
Mavi Gök) – Asra Yağız Yir (Orta Dünya) -  Aşağı dünya (Yeraltı), Moğollardaki Tenger (Gök) 
- Delkhii (Dünya) - Yertönts (Yeraltı) ve İskandinav mitolojisindeki Asgard – Midgard - Helheim 
arasındaki yapısal paralellikler, insanın evreni düzenleme ve anlamlandırma konusundaki 
ortak zihinsel eğilimini göstermektedir (Dawson, 2002). 

Bir diğer ortak ve temel kategori, kozmik eksen (axis mundi) işlevi gören bir ağaç motifidir. 
Türk mitolojisindeki Uluğ Kayın, Moğol geleneklerindeki Burkhan Khaldun, İskandinav 
mitolojisindeki Yggdrasil ve Sibirya halklarının şamanik ayinlerindeki direk veya ağaç tasvirleri, 
bu evrensel arketipin farklı kültürlerdeki tezahürleridir. Bu ağaç, sadece farklı âlemleri 
birleştiren bir merdiven veya köprü değil, aynı zamanda yaşam, ölüm ve yeniden doğuş 
döngüsünün, kozmik dengenin ve verimliliğin de merkezi bir sembolüdür. 

Ayrıca, evrenin başlangıçtaki ilksel bir okyanustan (kozmik deniz), bir Tanrı veya kültürel 
kahramanın (veya onun gönderdiği bir hayvan) suyun dibinden çıkardığı bir parça 
toprak/çamurla yaratılması motifi, Türk mitlerinde olduğu kadar, birçok Sibirya ve hatta Kuzey 
Amerika yerli halkının yaratılış mitlerinde de merkezi bir yer tutar. Bu mit, yaşamın ve düzenin, 
kaosun sularından nasıl çıktığının evrensel bir mitolojik anlatımıdır ve insanlığın ortak bir 
imgesel hazinesine işaret eder. 

Türk mitolojisindeki temel çatışma, Joseph Campbell’ın “kahramanın tek miti” (monomyth) 
(Campbell, 2008) ve Mircea Eliade’nin Kaos-Kozmos diyalektiği (Eliade, 1996) ile doğrudan 
örtüşür. Türk mitolojisinde kaos-kozmos bağlamında mücadele, Kayra Kan/Ülgen (Kozmos) ile 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

19 
 

Erlik (Kaos) arasındaki ilişkide somutlaşır. Bu ikili yapı, İran mitolojisindeki Ahura Mazda - 
Angra Mainyu (Zerdüştlük), Mezopotamya’daki Marduk - Tiamat ve hatta Hint 
mitolojisindeki Deva - Asura çatışması ile yapısal benzerlikler taşır. Bu, düzen fikrinin, ancak 
onu tehdit eden bir kaos gücünün varlığıyla anlam kazanabileceği evrensel bir metafizik 
anlayışa işaret eder. 

Kahramanın yolculuğu, Campbell’ın tanımladığı çağrı (Call to Adventure) - eşikten geçiş 
(Crossing the First Threshold) - sınavlar (The Road of Trials) - vazgeçiş (Belly of the Whale) - 
dönüş (Crossing the Return Threshold) şeklindeki yolculuk (Campbell, 2008), Türk alpının ve 
şamanının maceralarında açıkça görülür. Alpın, Erlik’in diyarına veya demir dağın ardına yaptığı 
sefer, bilinmeyenle (kaos) yüzleşme, onu alt etme ve toplumu için düzeni (bereket, güvenlik) 
sağlama yolculuğudur. Şamanın trans halindeki seyahati ise bu yolculuğun ruhsal ve terapötik 
bir versiyonudur. Bu, bireyin olgunlaşma ve bütünleşme sürecinin evrensel bir arketipidir. 

Türk mitolojisi, tarihsel süreçte komşu kültürlerle yoğun bir etkileşim içinde olmuş, bu 
etkileşim mitolojik katmanlaşmaya yol açmıştır. Özellikle Hint-İran etkileşimi açık şekilde 
görünür. İslamiyet öncesi dönemdeki temaslar, eskatolojik (sonla ilgili) anlatılar ve dualist 
düşünce yapıları üzerinden izlenebilir. Erlik Han figürünün karmaşık yapısının, İran’daki Angra 
Manyu (Ehrimen) kavramıyla paralellik gösterdiği muhtemeldir. Benzer şekilde, kurtarıcı 
figürü motifi, her iki gelenekte de mevcuttur. 

Moğol ve Sibirya ortaklığı etkileşimi daha çok şamanik pratikler, totemik inançlar ve doğa 
ruhları (iyeler) konusundaki derin benzerliklerle kendini gösterir. Şaman giysileri, davul 
motifleri ve ruhsal yolculuk haritaları arasındaki paralellikler, ortak bir şamanik alt-
yapıyı paylaştıklarını düşündürür. 

Senkretizm, Türk mitolojisinin en belirgin özelliklerinden biri, farklı kültürlerden aldığı 
motifleri kendi bozkır kültürünün temel değerleri ve dünya görüşü içinde eriterek yeniden 
yorumlamasıdır. Örneğin, İslam sonrasında eski Türk mitolojik figürleri (örneğin, Albastı), 
İslami demonolojik figürler (cin, şeytan) ile senkretize bir yapıya bürünmüş, işlevleri 
korunurken anlatı havuzu zenginleşmiştir. 

Özetle, Türk mitolojisi sadece bir taklit, etkileşim olmayıp tamamen de olmasa özgün bir 
sistemdir. O, Avrasya’nın kadim mitolojik sisteminden beslenen, ancak bu sistemi kendi 
benzersiz tarihsel deneyimi, sosyal organizasyonu ve bozkır ekolojisi ile harmanlayarak 
yepyeni ve dinamik bir sentez yaratan canlı bir gelenektir. Bu karşılaştırmalı perspektif, onun 
hem insanlığın ortak mitolojik mirasına yaptığı katkıyı hem de kendine has kimliğini ortaya 
koyar. 

8. Türk Mitolojisi Araştırmalarında Yöntem ve Sorunlar: Disiplinlerarası Bir Yaklaşım ve 
Analitik Çerçeve 

Türk mitolojisi araştırmaları, temelinden itibaren belirgin epistemolojik ve metodolojik 
güçlüklerle karakterize olmaktadır. Bu zorluklar, alanın doğasında varolan üç temel unsurdan 
kaynaklanmaktadır: A) kaynakların fragmenter (parçalı) ve problematik yapısı, B) sözlü 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

20 
 

geleneğin dinamik ve değişken karakteri, C) mitolojik malzemenin özü gereği çok disiplinli 
niteliği. Bu çalışmanın temel hedefi, söz konusu metodolojik zorlukları sistematize ederek, 
bunların üstesinden gelebilmek için çağdaş ve kapsamlı bir analitik çerçeve önermektir. 

Türk mitolojisinin yazılı kaynakları büyük ölçüde geç derleme ürünleridir ve bu durum, tarihsel 
derinlik analizi yapmayı güçleştiren bir sorun oluşturmaktadır. Wilhelm Radloff, Vasiliy 
Verbitskiy, Nikolay F. Katanov, Willy Bang, Annemarie von Gabain, Jean-Paul Roux, Andrey V. 
Anohin gibi araştırmacılar, sözlü anlatıları 19. yüzyılın sonları ile 20. yüzyılın başlarında saha 
çalışmaları yoluyla tespit etmiş ve yazıya geçirmiştir. Bu birincil derlemeler, daha sonra 
Bahaeddin Ögel, Abdülkadir İnan, Mehmed Fuad Köprülü ve günümüzde Fuzuli Bayat gibi 
kuramsal çalışmalara öncülük eden isimler tarafından analiz edilerek yorumlanmıştır. 
Dolayısıyla, mevcut kaynaklar, mitlerin orijinal formlarından ziyade, belirli bir tarihsel ve 
kültürel bağlamda kayda geçirilmiş ve kaçınılmaz olarak derleyicilerinin perspektiflerinden 
filtrelenmiş versiyonlarını temsil etmektedir. 

Kaydetmek gerekir ki bu durum, birkaç önemli sorunu beraberinde getirir: 

1. Kronolojik belirsizlik sonucunda bir mitin hangi tarihsel katmana ait olduğunu tespit 
etmek güçtür. Anlatılar, binlerce yıllık sözlü aktarım sürecinde çeşitli kültürel, dini ve 
sosyal katmanları (şamanist, Budist, İslami, modern) iç içe geçirerek taşımış olabilir. 

2. Derleyici etkisi, erken dönem derleyiciler (özellikle Batılı misyonerler, diplomatlar, 
gezginler), kendi kültürel ve akademik önyargılarıyla, anlatıları kendi anlama kalıplarına 
göre kurgulayarak, kısmen tahrif etmiş veya bağlamından koparmış olabilirler. Bu 
durum 19. ve 20 yüzyıl Rus ve Sovyet derleyicileri ve bilim adamları için de geçerlidir.  

3. Varyant sorunu aynı mitin farklı coğrafyalarda ve lehçelerdeki sayısız 
varyantı, “otantik” veya “orijinal” bir versiyonun varlığını sorgulatır. Bu, metin tenkidi 
ve karşılaştırmalı analizi zorunlu kılar. 

Nitekim kaynaklarımız mitolojinin kendisinden ziyade, onun belirli bir zaman diliminde ve 
belirli bir derleyici tarafından kayda geçirilmiş son hâlidir. Sorunların aşılması, tek bir disiplinin 
metodolojisiyle mümkün değildir. Kapsamlı bir anlama ulaşmak için entegre ve çok katmanlı 
bir yöntemler bütünü şarttır. 

İlk olarak filolojik ve tarihsel dilbilimsel analizle metinlerin dilbilgisel yapısı, söz varlığı ve 
etimolojik kökenleri titizlikle incelenmelidir. Örneğin, bir metinde geçen “Tengri” ve “Allah” 
kelimelerinin kullanım bağlamları, İslami dönem öncesi ve sonrası inanç katmanlarını ayırt 
etmemize yardımcı olabilir. Eski Türkçe, Moğolca, Tunguzca dilleri arasındaki ortak mitolojik 
terminoloji, Altayistik bağlamdaki tarihsel temasları aydınlatabilir. 

İkincisi, folkloristik alan çalışması ve metin tenkidi metodu ile derinlemesine araştırmaya 
ihtiyaç vardır. Sözlü gelenek canlıdır ve alan çalışması modern mitolojik araştırmanın olmazsa 
olmazıdır. Anlatıların aktarıcıları, performans bağlamı, dinleyici kitlesi ve işlevi kaydedilmelidir. 
Bu, mitleri donmuş metinler olarak değil, yaşayan, değişen ve işlev gören kültürel 
pratikler olarak anlamamızı sağlar. Ayrıca, mevcut yazılı kaynakların eleştirel bir 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

21 
 

edisyonunu yapmak, varyantları karşılaştırmak ve derleyici etkisini hesaba katmak için metin 
tenkidi yöntemleri kullanılmalıdır. 

Mitolojik çaışmaları bağlamdan koparmadan modern yöntemlerle araştırmak oldukça 
önemlidir.  

1. Yapısalcı Mit Çözümlemesi: Lévi-Strauss ve Propp’un metodolojileri, mitlerin yapısal 
öğelerini ve arketipik motiflerini sistematik olarak ortaya koyar (Propp, 1968; Lévi-
Strauss, 1963). 

2. Bu yaklaşım, hem tarihsel hem de çağdaş mitolojik anlatıları değerlendirmede, farklı 
disiplinlerin metodolojilerini entegre etme olanağı sağlar. 

Türk mitolojik anlatılarının mevcut sorunlarının çözümlenmesinde, çağdaş mitoloji teorilerinin 
sunduğu çeşitli metodolojik yaklaşımlardan yararlanmak mümkündür. Bu yaklaşımlardan her 
biri, mitlere farklı bir perspektiften bakarak, onların anlam katmanlarını ortaya çıkarmayı 
amaçlar. 

Yapısalcı yöntem (Lévi-Strauss), mitleri, olay örgüsünden ziyade, altında yatan ikili karşıtlıkların 
(örneğin, ham/pişmiş, doğa/kültür, hayvan/insan) bir ifadesi olarak analiz eder (Lévi-Strauss, 
1963). Bu yönteme göre mitler, toplumların temel çelişkilerini ve kavramsal ikilikleri uzlaştırma 
çabasının ürünleridir. Örneğin, Türk mitolojisindeki Erlik-Ülgen karşıtlığı, kaos-kozmos, yeraltı-
gökyüzü, ölüm-yaşam gibi daha derin yapısal ve evrensel zıtlıkları temsil edebilir. Bu yöntem, 
mitlerin kültürel özgünlüklerinin altında yatan evrensel insan zihninin yapısal işleyişinin 
ürünleri olduğunu vurgular. 

Morfolojik yöntem (Vladimir Propp), kahramanlık mitlerini ve destanlarını, sabit bir dizi işlevin 
sıralı dizilimine göre analiz eder. Propp’un modeline göre, anlatılar belirli bir mantıksal sırayı 
izleyen ve sayıca sınırlı olan işlevlerden (örneğin, kahramanın ortaya çıkışı, bir yasağın ihlali, 
yardımcıların devreye girmesi, sınav, zafer ve nihai dönüş) oluşur (Propp, 1969). Bu yöntem, 
Türk destanlarının (Oğuz Kağan, Ural Batır, Manas, vs.) yapısal anatomisini çıkarmakta ve bu 
anlatıların dünya çapındaki diğer kahramanlık mitleriyle paylaştığı evrensel anlatı kalıplarıyla 
olan bağlantısını göstermekte etkilidir. 

Semiyotik (göstergebilim) yöntemi ise mitleri, birer anlamlandırma sistemi olarak ele alır. Bu 
yaklaşımla, mitolojik metinlerin, imgelerin ve sembollerin (kurt, ağaç, ok-yay, vs.) işaretsel 
(semiyotik) özelliği öne çıkmaktadır. Sembollerin kültürel bağlamdaki gösteren (signifier) ve 
gösterilen (signified) ilişkisi çözümlenerek, mitlerin bir toplumun dünya görüşünü, değerlerini 
ve kimlik kodlarını nasıl taşıdığı ve aktardığı ortaya konulur. Örneğin, “Bozkurt” imgesi yalnızca 
bir hayvanı değil, aynı zamanda bir rehberlik, bağımsızlık ve milli diriliş ideolojisini temsil eden 
karmaşık bir gösterge olarak okunabilir. Bu yöntem, mitolojik anlamın kültürel bağlamda nasıl 
inşa edildiğini anlamak için önemli bir araç sunar (Eco, 1976; Barthes, 1972). 

Arkeoloji ve sanat tarihi, kurgan buluntuları, balballar, kaya resimleri (petroglifler) ve halı-kilim 
motifleri, yazılı olmayan görsel mitolojik kaynaklardır. Bir kurgandaki at kurbanı, mitolojik bir 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

22 
 

anlatının arkeolojik kanıtı olabilir. Hayvan üslubu (animal style), zoomorfik sembolizmin 
kökenlerine dair paha biçilmez veriler sunar. 

Vacip teorik yanaşmadan biri de karşılaştırmalı dinler tarihi ve sosyoloji, Türk mitolojik 
motifleri, komşu kültürlerdeki (Moğol, İran, Slav, Fin-Ugor) benzer anlatılarla 
karşılaştırılarak, kültürlerarası geçiş mi yoksa bağımsız köken mi olduğu sorgulanabilir. Ayrıca, 
mitlerin toplumsal cinsiyet rolleri, siyasi meşruiyet ve sınıf yapıları üzerindeki işlevsel rolü 
sosyolojik bir perspektifle incelenmelidir. 

Özetle, Türk mitolojisini anlamak, filolog, halkbilimci, tarihçi, arkeolog, dinler tarihçisi ve 
sosyologun aynı masada çalışmasını gerektiren kolektif bir entelektüel çabadır. Ancak bu 
şekilde, sözlü geleneğin sisli perdesini aralayabilir ve bu kadim düşünce sisteminin derin 
yapılarına nüfuz edebiliriz. Bu entegre metodoloji, mitolojinin sadece geçmişin bir kalıntısı 
değil, Türk kültürel kimliğinin sürekli yeniden üretilen dinamik bir bileşeni olduğunu da ortaya 
koyacaktır. 

Sonuç 
Bu makale, Türk mitolojik sistemini yapısal-semiyotik (göstergebilimsel) bir yaklaşımla ele 
alarak kutsal varlıklar, kozmik düzen, kahramanlık paradigması, mekân ve zaman tasavvuru ile 
insan-doğa ilişkisi ekseninde oluşan çok katmanlı anlam ağlarını çözümlemeyi amaçlamıştır. 
İncelenen mitolojik anlatılar, figürler ve ritüel pratikler; Türk mitolojisinin parçalı inanç 
unsurlarından oluşan bir yapı olmadığını, aksine tutarlı ve hiyerarşik bir kozmolojik mantık 
üzerine kurulu bütüncül bir düşünce sistemi sunduğunu ortaya koymaktadır. Bu sistem, 
evrenin işleyişini ve kutsalın tezahür biçimlerini sembolik kodlar aracılığıyla 
anlamlandırmaktadır. 

Araştırma kapsamında ele alınan Ülgen, Kayra Kan (Kayrakan), Kuday ve Erlik Han figürleri, 
Türk mitolojik düşüncesinde kozmik düzenin merkezî aktörleri olarak değerlendirilmiştir. Gök-
Tanrı inancı, yalnızca yaratıcı bir kudreti değil; kozmik adalet, düzen ve süreklilik fikrini de 
temsil etmektedir. Erlik Han figürü ise mutlak kötülüğün temsilcisi olmaktan ziyade, kozmik 
dengenin sürdürülmesinde işlevsel bir role sahip, ikili (ambivalan) bir doğa sergilemektedir. Bu 
durum, Türk mitolojisinde iyi–kötü karşıtlığının katı bir düalizm yerine tamamlayıcı ve 
diyalektik bir yapı üzerinden kurulduğunu göstermektedir. 

İyeler etrafında şekillenen animistik kozmoloji, mekânın kutsallığını ve doğanın canlı bir varlık 
olarak algılanışını görünür kılmaktadır. Dağ, ağaç, su ve ateş gibi doğal unsurların koruyucu 
ruhlarla ilişkilendirilmesi, insan-doğa ilişkisini karşılıklı sorumluluk ve etik denge temelinde 
yapılandırmaktadır. Bu mitolojik tasavvur, arkaik bir dünya görüşü olmakla birlikte, çağdaş 
çevre etiği ve ekolojik düşünceyle önemli paralellikler taşımaktadır. 

Türk mitolojik düşüncesinde kutsal mekânlar, kozmik düzenin yeryüzünde görünür kılındığı 
hiyerofanik merkezlerdir. Axis mundi kavramı etrafında şekillenen bu mekânsal düzen, mitik 
anlatılar aracılığıyla insanın evrenle kurduğu ontolojik ilişkiyi somutlaştırmaktadır. Mitler 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

23 
 

kutsal zamanın döngüsel yapısını temsil ederken, destanlar bu kutsallığın tarihsel ve 
kahramanlık ekseninde dünyevileşmiş biçimlerini sunar. Böylece kutsal zaman ile tarihsel 
zaman arasında diyalektik bir süreklilik kurulur. 

Mit, efsane ve memoratlar; kolektif hafızanın farklı katmanlarını temsil eden anlatı türleri 
olarak işlev görmektedir. Toplumsal “öteki”nin mitolojik anlatılardaki metaforik temsilleri ise 
mitlerin yalnızca kozmik düzeni değil, toplumsal normları ve sınırları da sembolik düzlemde 
yapılandırdığını ortaya koymaktadır. Kozmogoni ve yaratılış mitleri, evrenin kaostan kozmosa 
geçişini toplumsal düzenin ve kolektif kimliğin kurucu temeline yerleştirmektedir. 

Türk mitolojisinde sembolik yapı, kozmik düzenin görsel ve sayısal kodlar üzerinden ifade 
edilmesine dayanır. Üç, dokuz ve kırk gibi sayılar evrenin katmanlı yapısını simgelerken; hayvan 
figürleri, renkler ve yönler kozmolojik hiyerarşinin sembolik dilini oluşturmaktadır. Melez 
(theriantropik) varlıklar ile Alp ve Şaman figürleri arasındaki geçişkenlik, mitik kahramanın 
kutsal ve kozmik işlevler üstlenen liminal bir özne olduğunu göstermektedir. 

Karşılaştırmalı mitoloji perspektifinden bakıldığında Türk mitolojisi, Avrasya bozkır 
kültürleriyle ortak kozmogonik temalara sahip olmakla birlikte, özgün yaratılış anlatıları ve 
şamanik üçlemeler aracılığıyla ayırt edici bir yapı sunmaktadır. Bu durum, Türk mitolojisinin 
yalnızca yerel değil, küresel mitoloji literatürü içinde karşılaştırmalı olarak 
değerlendirilebilecek kuramsal bir zenginlik sunduğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak bu çalışma, yapısal-semiyotik yaklaşımın Türk mitolojisinin kozmolojik, ontolojik 
ve toplumsal boyutlarını çözümlemede işlevsel bir yöntem sunduğunu ortaya koymaktadır. 
Araştırmanın yazılı kaynaklarla sınırlı olması temel bir kısıt olmakla birlikte, gelecek 
çalışmaların etnografik saha araştırmaları ve disiplinlerarası yöntemlerle desteklenmesi, Türk 
mitolojisinin dinamik yapısının daha kapsamlı biçimde anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. Bu 
bağlamda makale, Türk mitolojisinin kutsallık, kozmik düzen ve insan-varlık ilişkisi açısından 
tutarlı bir düşünsel evren sunduğunu göstererek alandaki mitoloji çalışmalarına kuramsal bir 
katkı sunmayı amaçlamaktadır. 

Kaynakça 
Barthes, R. (1957). Mythologies. Éditions du Seuil.  

Baṣgöz, İ. (1967). Dream motif in Turkish folk stories and shamanistic initiation. Asian Folklore 
Studies, 26(1), 1–18. 

Bayat, F. (1993). Oğuz Epik Enenesi ve `Oğuz Kağan` Dastanı. Bakı: Sabah. 

Bayat, F. (2006a). Oğuz destan dünyası: Oğuznamelerin tarihi, mitolojik kökenleri ve teşekkülü. 
Ötüken Neşriyat. 

Bayat, F. (2006b). Ana hatlarıyla Türk şamanlığı. Ötüken Neşriyat. 

Bayat, F. (2007a). Türk mitolojik sistemi: Ontolojik ve epistemolojik bağlamda Türk mitolojisi (Cilt 1). 
Ötüken Neşriyat. 



edead                                    Fuzuli Bayat 
 

24 
 

Bayat, F. (2007b). Türk mitolojik sistemi: Kutsal Dişi – Mitolojik Ana, Umay Paradigmasında İlkel 
Mitolojik Kategoriler – İyeler ve Demonoloji (Cilt 2). Ötüken Neşriyat. 

Boratav, P. N. (1984). 100 soruda Türk folkloru. Gerçek Yayınevi. 

Campbell, J. (2008). The hero with a thousand faces (3rd ed.). Princeton University Press. 

Çeliktaş, A. (2024, 29 Ocak). About the Turkish mythology. Medium. https://medium.com/becoming-
for-better/about-the-turkish-mythology-b49a1a1be48d 

Dawson, C. (2002). The Mongol and Turkic mythological traditions: A comparative study. Journal of 
Inner Asian Studies, 14(2), 33-57. https://doi.org/10.1163/ej.9789004153311.i-214.5 

Eco, U. (1976). A theory of semiotics. Indiana University Press. 

Eliade, M. (1996). Shamanism: Archaic techniques of ecstasy. Princeton University Press. 

Eliade, M. (2003). Dinsel inançlar ve düşünceler tarihi (A. Berktay, Çev.; Cilt 3). Kabalcı Yayınevi. 
(Orijinal çalışma basım tarihi 1978) 

Harva, U. (1938). Die religiösen Vorstellungen der altaischen Völker. Suomalainen Tiedeakatemia. 

İlikaev, A. S., & Şaripov, R. G. (2023). Paralleli v solyarnıh mifah tyurkov, mongolskih narodov i 
vostoçnıh finno-ugrov [Parallels in the solar myths of Turks, Mongolian peoples and Eastern 
Finno-Ugric peoples]. İstoriçeskiy Jurnal. Nauçnıe İssledovaniya, 6, 112–134. 

İnan, A. (1976). Eski Türk dini tarihi. Milli Eğitim Basımevi. 

Işık, S. (2019). Hayat ağacı ve kutsal ağaçlar: Türk ve Çin mitolojisi üzerine bir karşılaştırma [Tree of 
life and sacred trees: A comparison on Turkish and Chinese mythology]. Uluslararası Beşeri 
Bilimler ve Eğitim Dergisi, 5(11), 546-566. 

Jung, C. G. (1969). The archetypes and the collective unconscious (R. F. C. Hull, Trans.; 2nd ed.). 
Princeton University Press. 

Katanov, N. F. (1903). Opıt issledovaniya Uryanhayskogo yazıka s ukazaniem glavneyşih rodstvennıh 
otnoşeniy yego k drugim yazıkam tyurkskogo kornya (T. 1). İmperatorskogo Kazanskogo 
Universiteta. 

Köprülü, M. F. (1980). Türk edebiyatında ilk mutasavvıflar. Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Küçük, A. (2025). The ancient Turkic concept of the three realms - underworld, middle earth, and the 
sky. Otağı Türk. https://www.otagiturk.com/en/post/the-ancient-turkic-concept-of-the-
three-realms-underworld-middle-earth-and-the-sky 

Lévi-Strauss, C. (1963). Structural anthropology (C. Jacobson & B. G. Schoepf, Trans.). Basic Books. 

Ögel, B. (1998). Türk mitolojisi (Kaynakları ve açıklamaları ile destanlar) (Cilt 1). Türk Tarih Kurumu 
Yayınları. 

Potapov, L. P. (1991). Alatayskiy şamanizm. Nauka. 

Propp, V. Ya. (1969). Morfologiya skazki (2. bs.). Nauka. 

Radloff, W. (2018). Aus Sibirien: Lose Blätter aus dem Tagebuche eines reisenden Linguisten (2. Bd.). 
Hansebooks. (Orijinal basım tarihi 1893) 

https://medium.com/becoming-for-better/about-the-turkish-mythology-b49a1a1be48d
https://medium.com/becoming-for-better/about-the-turkish-mythology-b49a1a1be48d
https://doi.org/10.1163/ej.9789004153311.i-214.5
https://www.otagiturk.com/en/post/the-ancient-turkic-concept-of-the-three-realms-underworld-middle-earth-and-the-sky
https://www.otagiturk.com/en/post/the-ancient-turkic-concept-of-the-three-realms-underworld-middle-earth-and-the-sky


edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

25 
 

Roux, J.-P. (2002). Türklerin ve Moğolların eski dini (A. Kazancıgil, Çev.). Kabalcı Yayınevi. 

Turan, S. (2019). Alp karakteri ve mitolojik kökenleri. Folklor Araştırmaları Dergisi, 28(1), 45-62. 

[Yazar Belirsiz]. (2019). Water cult in Hittites and Eflatunpınar Hittite water 
monument. Arkeonews. https://arkeonews.net/water-cultu-in-hittites-and-eflatunpinar-
hittite-water-monument/ 

Çıkar Çatışması Beyanı 
Yazar(lar), bu makalenin araştırma, yazarlık ve/veya yayın süreci ile ilgili herhangi bir potansiyel çıkar 
çatışması olmadığını beyan eder. 

Mali Destek 
Yazar(lar) bu makalenin araştırılması, yazılması ve/veya yayınlanması için herhangi bir mali destek 
almamıştır. 

Yayın Etiği Beyanı 
Çalışmada etik dışı bir husus bulunmadığını, araştırma ve yayın etiğine özenle uyulduğunu beyan 
ederiz.  

Benzerlik Oranı 
Makalede %1 benzerlik oranı bulunmaktadır. 
 

Extended Abstract 
This article examines Turkish mythology through a structural-semiotic framework, 
demonstrating that it is not merely a folkloric collection of narratives, but a profound 
reflection of the Turkish cognitive system, belief structures, and cosmological understanding. 
Turkish mythology, as this study argues, functions as an intricate intellectual system in which 
cosmology, ritual practice, heroism, sacred space, and social ethics are interwoven into a 
cohesive symbolic universe. It is a lens through which the Turkish worldview, collective 
memory, and moral imagination are articulated and transmitted across generations. By 
situating myths within both structural and semiotic paradigms, the article reveals the 
underlying coherence and sophisticated organization of this rich mythological corpus. 

The primary methodological approach is structural and semiotic analysis, which allows for the 
examination of mythological narratives beyond their superficial plot structures and 
chronological sequences. This approach uncovers the deep structures, recurrent binary 
oppositions (good–evil, order–chaos, sacred–profane, sky–earth–underworld), symbolic 
codes, and narrative patterns that constitute the internal logic of Turkish mythology. Through 
this lens, myths are seen not merely as entertaining stories but as deliberate and meaningful 
constructs that articulate a worldview, regulate social norms, and encode cosmological 
knowledge. Structural analysis clarifies the systematic nature of these narratives, highlighting 
the ways in which mythological texts function as a cohesive and internally consistent body of 
thought. 

https://arkeonews.net/water-cultu-in-hittites-and-eflatunpinar-hittite-water-monument/
https://arkeonews.net/water-cultu-in-hittites-and-eflatunpinar-hittite-water-monument/


edead                                    Fuzuli Bayat 
 

26 
 

The cosmological framework of Turkish mythology is analyzed through key components, 
including the sky deity Gök Tengri and demiurgic figures such as Ülgen (or Kayra Kan) and Yer-
Su, the underworld deity Erlik Han, Alp-type heroes, shamans, sacred spaces, animal 
symbolism, hybrid (therianthropic) beings, and the sacred number system. The sky-god belief 
embodies not only the creative principle but also cosmic justice, continuity, and balance, 
serving as a regulatory and moralizing principle within the universe. Erlik Han, instead of 
representing absolute evil, is interpreted as an ambivalent figure whose destructive actions 
function to maintain cosmic equilibrium. This interpretation underscores the dialectical rather 
than dualistic conception of good and evil in Turkish mythology, emphasizing 
complementarity and interdependence. 

Peripheral agents of Erlik Han, including demonological figures such as Albastı, Karabasan, 
Obur, and Hortlak, are examined as anthropomorphic and zoomorphic embodiments of fear 
and existential uncertainty, which threaten both the cosmic and social order. These entities 
concretize abstract dangers and provide a symbolic framework through which moral, social, 
and cosmological anxieties are negotiated. In structural terms, they act as functional 
extensions of the underworld deity, illustrating the interplay between central authority and 
peripheral forces within mythological narratives. 

The shamanic worldview, a central variant of Turkish mythology, is organized around a 
tripartite cosmology—Sky/Upper World, Earth/Middle World, and Underworld/Lower 
World—which simultaneously represents the spatial configuration of the cosmos and the 
vertical axis (axis mundi) of shamanic spiritual journeys. Sacred sites such as mountains, trees, 
rivers, caves, and fire centers play pivotal roles as hiyerophanic loci, mediating between the 
sacred and profane realms. Shamanic rituals are conceptualized as performative 
reenactments of mythological narratives, in which the shaman functions both as a mediator 
and as a central dramaturgical figure, enacting the principles of cosmic order and reinforcing 
communal cohesion. The shaman, in this context, embodies a liminal position, simultaneously 
participating in the human, divine, and natural worlds. 

Within this cosmological and ritual framework, İyeler (guardian spirits) represent the 
immanent spiritual texture of the universe. Through practices such as offerings, libations, and 
ritual scatters, humans engage in reciprocal relationships with these beings, maintaining 
cosmic-ecological balance and reinforcing ethical responsibilities toward the natural and 
supernatural world. The presence of these spirits transforms physical landscapes into sacred 
centers, making them enduring repositories of collective memory and cultural identity. The 
article emphasizes that these dynamics reveal a sophisticated understanding of human-nature 
interdependence and resonate with contemporary ecological and environmental ethics. 

The study further explores the stratification of collective memory in Turkish mythological 
narratives through myth, epic, legend, and memorates. Myths articulate the cyclical nature of 
sacred time and foundational creation narratives, whereas epics historicize these sacred 



edead                 Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları  
 

27 
 

principles, portraying heroic figures who reactivate mythic templates within the temporal 
plane of human experience. The fluidity between Alp heroes and shamans highlights the 
hybrid nature of the mythic hero as both physical warrior and ritual-cosmic agent. Such figures 
negotiate the boundaries of sacred and profane, human and divine, embodying the 
multilayered ontology of Turkish mythology. 

A central concern of the article is the explanation of origins—human, animal, and vegetal—as 
expressions of a divine cosmic plan and as outcomes of primordial dualistic struggle. These 
narratives provide a mythopoetic framework that informs social ethics, collective identity, and 
notions of sacredness in Turkish communities. The symbolic system of Turkish mythology 
employs visual, numerical, and color-based codes to represent cosmic hierarchies and 
relational ontologies.  

From a comparative perspective, Turkish mythology shares universal mythological motifs with 
neighboring Eurasian cultures—including Mongol, Altay, Finno-Ugric, and Islamic-period 
traditions—while simultaneously preserving distinct cosmological principles, symbolic codes, 
and shamanic structures. Historical interactions, particularly with Indo-Iranian cultures, have 
contributed to layered mythological motifs, observable in eschatological narratives, dualistic 
thinking, and syncretic deity representations. These comparative insights highlight the dual 
nature of Turkish mythology as both a local cultural expression and a participant in a broader 
Eurasian mythological continuum. 

The article also addresses critical methodological challenges in the study of Turkish mythology, 
including the limited availability of written sources, reliance on Orkhon-Yenisey inscriptions, 
Chinese and Byzantine records, Persian and Islamic-period texts, and ethnographic accounts 
from the nineteenth and twentieth centuries. The study underscores the necessity of an 
interdisciplinary approach, integrating philology, history, ethnology, religious studies, 
archaeology, and semiotics to generate a comprehensive and nuanced understanding of these 
complex narratives. 

Ultimately, this article demonstrates that Turkish mythology constitutes a coherent and 
advanced intellectual system capable of interpreting relationships between the sacred, 
nature, society, and humanity. By employing a structural-semiotic approach, the study 
provides a robust analytical framework to explore its multilayered universe, illustrating that 
Turkish mythology is not merely a historical or folkloric artifact but a living source of 
knowledge and insight. It offers valuable perspectives on identity, ecological ethics, and 
existential concerns, confirming its relevance as both a cultural heritage and a conceptual lens 
for contemporary thought. 


	Türk mitolojisi: Yapısal-semiyotik analiz ve araştırma sorunları
	Giriş
	1. Türk Mitolojik Sisteminde Kutsal Varlıklar
	1.1. Gök-Tanrı Kültünün (Ülgen/Kayra Kan, Kuday) Teolojik ve Kozmolojik Temelleri, Erlik Han’ın İkili Doğası
	1.2. İyeler: Animistik Kozmolojide Mekânın Kutsal Kodları ve Ekolojik Bilincin Mitolojik Temelleri

	2. Mitolojik Hayvanlar ve Melez Varlıklar: Kozmik Düzenin İnsan-Dışı Aktörleri
	2.1. Kahramanlık Paradigması: Alp ile Şaman Arasındaki Figüratif Geçişkenlik ve Hayvan-İnsan Dönüşümü (Theriantropi), Toplumsal “Öteki”nin Metaforik Temsilleri

	3. Kozmogoni ve Mitik Evren Anlayışı: Üç Âlemli (Tripartite) Bir Kozmosun Yapısal Dinamikleri
	3.1. Yaratılış Mitleri (Kozmogoni): Kaostan Kozmosa Geçişin Sembolik Anlatıları
	3.2. Kutsal Mekânlar (Hiyerofani): Kozmosun Somutlaştığı Yerler

	4. Mit ve Destan İlişkisi: Kutsal Zaman ile Kahramanlık Zamanı Arasındaki Diyalektik Bağ
	4.1. Türeyiş Mitlerinin Destanlaşması: Kolektif Hafızanın Yeniden İnşası ve Anlatı Türleri (Mit, Efsane ve Memoratlar)

	5. Şamanlık ve Mitoloji: Ritüel Pratiğin Kozmik Dramaturjisi
	6. Mitolojik Sembolizm: Kozmik Düzenin Görsel ve Sayısal Kodu
	7. Karşılaştırmalı Mitoloji Perspektifte Türk Mitolojisi. Şamanik Üçlemeler ve Yaratılış Motifleri
	8. Türk Mitolojisi Araştırmalarında Yöntem ve Sorunlar: Disiplinlerarası Bir Yaklaşım ve Analitik Çerçeve

	Sonuç
	Kaynakça
	Extended Abstract

